

مَجَلَّةٌ قُرْآنِيَّةٌ فَصْلِيَّةٌ تَصْدُرُ عَنِ الْعَتَبَةِ الْعَبَّاسِيَّةِ الْقُدَّسَةِ/ قِسْم شُؤُوْنِ الْعَارِفِ الْإسْلامِيَّةِ والْإنْسَانِيَّة/ مَعْهَد الْقُرْآنِ الْكَرِيمِ جمادي الأول ٢٠٢٠مُ/ العدد ١٩ رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق (٢١٢٥) لسنة ١٠١٥



م رون رغ م الجائدية مشروع تعليم القراءة الصرحيحة للزائرين بنطلق وسيط إجراءات وقائية مشهدة



ال ج ت م ع ال الح ت م ع ال الح ت م ع ال الح ت م الاح ت الاح ت م الاح ت م الاح ت م الاح ت م الاح ت الاح ت م الاح ت الاح





الغَتَنَة الْغَنَّاسِيَّةُ الْمُقَدِّسَة / قَسْم شُوُّوْنِ الْمُقَارِفُ الْإِسْلَامِيَّة والْإِنْسَانِيَّة / مَعْهَدُ الْقُرْآنِ الْكُريم جمادي الأول ١٤٤٢ هـ/كانونُ الأولُ ٢٠٢٠ م/ العدد ١٩ رقم الإيداء في دار الكتب والوثائق (٢١٢٥) لسنة ٢٠١٥

\_\_\_\_ المُشْرِفُ الْعَامِّ \_\_\_\_

\_\_\_ الشيخ عمّار الهلاليّ \_\_\_

\_\_\_\_ رَئِيْسُ التَّخرير \_\_\_\_

\_\_\_\_ مُديرُ التَّخرير \_\_\_\_

مصطفى غازي الدعميّ

\_\_\_\_ هَيْأَةُ الثَّحْريرِ \_\_\_\_

م.م.سرمد فاضل الصفّار

\_\_\_\_ عماد العنكوشيّ \_\_\_\_

\_\_\_\_ التَّدْقيقُ اللُّغُويِّ \_\_\_\_

\_\_ م.م.حسين فاضل الحلو \_\_

— التَّصْويرُ الفوتوغرافيُّ —

\_\_ حيدر حسن الاسدىّ \_\_\_

\_\_\_ المُوقع الالكترونيّ \_\_\_

— علىّ رحيم المياحيّ —

\_\_ التَّصْمِيْمُ والاخْرَاجُ \_\_

\_ لـــث المسـعــوديّ ــ

#### المُشَار كُونَ

د.ضيحي ثامر الجبوري مرتضيي كامل الاسيدي م.م.احمد سالم اسماعيل ميتم الطائي احمد الخالدي احمد نصر الدين قاسم فراسس الشهمري عبد الحميد صادق الصغير محمد سعيد العارضي



E-mail: Alguranalkareem313@gmail.com



السوبساء لم يُوقف العطاء ص ۳۰

ملف العدد

مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين ص ۸۵

مشاريع قرآنية

ص ۲۶

التنمية البشرية

تاثيرالصلاة فـــي تــربـيـــة الضرد والمجتمسع ص ۷۰







#### رئيس التحرير

الوقاء: قيمة سامية، وخلق رفيع، وهي صفة تلازم الكرام، فهم أوفياء أنقياء، يوفون بالقول والفعل ولا يزيدهم تقادم الأيام وتغير الخطوب إلا ثباتًا على عهدهم، وقد دعانا القرآن الكريم إلى الوفاء بالعهد والميثاق فهو القائل وقوله الحق ( وَأُوَفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ ) (النحل: ٩١).

إن الإسلام الحنيف يسعى بأحكامه وتشريعاته وسننه وآدابه إلى خُلُق مجتمع فاضل يمتاز بكل السجايا النبيلة منها الصدق، والشجاعة، والأمانة، وقائمة الفضائل تطول، لكننا نرى للوفاء نصيبًا كبيرًا بل هو من أعمدة كل تلك الخصال، فمن يفي بعهده مع الله سبحانه وتعالى لابد وأن يكون صادقًا، أميناً، مؤمناً نقياً.

أما صور الوفاء فهي كثيرة ولكن أسماها الوفاء بعهد الله سبحانه وتعالى والإخلاص له وامتثال أوامره بل هو جوهر كل وفاء وأصله، كذلك يجب الوفاء لأهل الفضل، ولا أعلم فضلاً أعظم من الهداية إلى الحق والإرشاد إلى الله سبحانه وتعالى وهذا الفضل العظيم والدَّين الكبير هو لنبينا محمد (على)، وأي أجر يفى بحق من أخرجنا من ظلمات الضلال إلى نور الإيمان.

لكي يتحقق الوفاء فلابد من معرفة بما يريده صاحب الإحسان، والقرآن يرشدنا لواجب الوفاء مع الحبيب المصطفى قال تعالى: (...قُل لا أَسَأَلُكُم عَليه أَجْرًا إلا المَودَّة في الْقُرْبَيٰ...) (الشورى:٢٣) فجعل مودة أهل البيت هي الأجر ومن أراد الوفاء له ولهم لابد من سلوك طريقهم، والاقتداء بنهجهم وإحياء أمرهم. وما شهدناه في محرم الحرام وزيارة الأربعين من إحياء لذكر الحسين (الملي ) وإقامة مجالس العزاء والمسير صوب كربلاء المقدسة إلا شواهد صادقة على الوفاء للنبي وآله، فكل المخاطر والصعاب لم تمنع المؤمنين من إحياء ذكر الحسين (الملي ) لأنهم يرون أنه مصدر إحياء أرواحهم، وضياء قيمهم، فقدموا لوحة وفاء تعجز الحروف عن وصفها، فقد خرج الجميع: الصغار، والكبار، الرجال، والنساء، يسير جميعهم خلف راية الوفاء للحسين (الملي ).

### في رحاب أ**دعية القرآن**

■ الحلقة الأولى)

■ أحمد الخالدي

القرآن الكريم هدية الله سبحانه وتعالى لعباده فهو الكتاب الوحيد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه وهو النص الوحيد المحفوظ من الزيغ والزلل والتحريف الى قيام الساعة، والموحى به من رب عظيم لنبى كريم بوساطة ملك قوى أمين، ولا جرم إن مثل هذا الكتاب المتضمن دستورا تاما شاملا، قد أحتضن بين دفتيه جواهر من المعانى الدقيقة منها ما يتعلق بالمعاد والمعاش ومنها ما يتعلق بعقيدة الموحد العارف ومنها ما هو خاص بالأحكام، وقد برزت بعض هذه المعاني على شكل أدعية على لسان بعض الانبياء والاولياء والصالحين من عباد الله (عز وجل) ومنها ما جاء على سبيل التعليم. ولكى يغشانا شعاع من نور آيات الله تعالى يضيء بفيض سناه فتستحيل به أرواحنا مشرقة وتنكشف به ظلمة نفوسنا فترتد بصيرة بعد عمى التعلق بالمادة، ولكي يرتفع وعينا بعد خمول ويستقيم ادراكنا بعد ذبول، وتنشط أدوات عقولنا بعد ضمور، آلينا أن نستأنس بما ورد من أدعية في القرآن الكريم فنروى بريّها غلتنا ونرجو بها سدّ فقرنا لمدد القرآن وتسديده وهدايته، وسنبدأ القراءة والاستئناس والتدبر لأدعية القرآن حسب ورودها مرتبة في المصحف الشريف بدءا بسورة الحمد وانتهاء بسورة الناس، ولا نزعم في هذه السطور

أننا سنفسر القرآن أو ننقل تفاسيره، بل هي وقفة للتدبر واستقراء المعاني بقدر ما أوتينا من عون الله تعالى وتوفيقه.

#### سورة الفاتحة

ا- في سورة الفاتحة ورد بعد الحمد والثناء لله تعالى هذا الدعاء: (اهدنا الصِّراط السُتقيم (٦) صِرَاط الَّذِينَ أَنعَمَّ عَلَيهِم غَيرِ المَفْضُوبِ عَلَيهِم وَلا الضَّالِّينَ (٧)) وهو دعاء لطلب الهداية الى الصراط المستقيم، والهداية هي الهدف الاول لكل رسالات الانبياء (لله وكتبهم وصحفهم ومنها القرآن العظيم الذي هو (هدى للمتقين) كما جاء في سورة البقرة: (ذلك الْكَتَابُ لا رَيْبَ فيه هُدى للمُتقين (٢) الَّذينَ يُؤْمِنُونَ بِالْفَيْبِ وَيُقييمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمُ يُنفَقُونَ (٣) وَالَّذينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْك يُنفَقُونَ (٣) وَالَّذينَ يُؤُمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْكَ يُنفِقُونَ (١)) فطلب الهداية إذن هو طلب للتقوى المتمثلة بالإيمان بالغيب وبالمعاد والايمان بما نزل من عند الله تعالى واقام الصلاة والناء الذكاة.

أما الصراط المستقيم فقد فسره بعضهم بالشريعة نفسها وفسره بعضهم بالإمام علي ( على الله وفسره بعضهم بغير ذلك، وقد بينت الآية نفسها ما الصراط؟ فهو الطريق او الطريقة الموصلة الى الله تعالى أو هو المؤتمن على هذه الطريقة وهو الشخص المعصوم الذي جعله الله خليفته في الارض، وهو ما تشير اليه سورة الحمد (صراط الذين أنعَمت عليهم فير المغضوب عليهم ولا الشالين).

#### سورة البقرة

 وردت في سياق الحديث عن المعبة المشرفة حيث البيت أي الكعبة المشرفة حيث سبقتها الآية (وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً للنَّاسِ وَأَمْنا وَاتَّخِذُوا مِن مَّقَام إِبْرَاهِيمَ مُصَلِّى وَعَهِدْنَا إِلَى إِلْمَاعِيلُ أَن طَهِّرا بَيْتَيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُود) إِبْرَاهيمَ وَإِسْمَاعِيلُ أَن طَهُرًا بَيْتَيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السُّجُود) (البقرة/١٢٥) وَهذا يعني إن بناء البيت وتطهيره أمرً الهي ليكون مقصدا للناس وأمنا، وقد امتثل النبيُ إبراهيم لهذا الامر واقام البيت بمساعدة ولده اسماعيل (عَلَيْهُا) للم جاء الدعاء بجعل هذا البلد أمنا وأن يُرزق أهله من الثمرات وهو دعاء للغير لا للنفس ولكن بلحاظ أن يكون المرزوقون مؤمنين أما الكافرين فلا يكون حصولهم على الرزق الا متاعا قليلا ثم يؤول مصيرهم الى العذاب.

- في سورة البقرة: (رَبَّنَا تَقَبُّلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ )(البقرة/١٢٧) ثم دعا
   ابراهيم (طلِيٌّ) أن يتقبل منهم هذا العمل وهو الذي يعلم بحقيقة نواياهم واخلاصهم.
- في سورة البقرة: (رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنِ ذُرِّيَّتِنَا أَمَّةً مُّسْلِمَةً لَّكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ) (البقرة/١٢٨) أي مسلّمين (من التسليم) طائعين لك في جميع أمورنا وكذلك ذريتنا أجعل منهم أمة مسلمة طائعة لك ولأوليائك، و(مِنْ) هنا للتبعيض أي ليس كل من هو من ذرية إبراهيم سيكون مسلما، ثم يطلب إبراهيم (الله التبعيض أي ليس كل من هو من ذرية إبراهيم سيكون مسلما، ثم يطلب إبراهيم (الله التبعيض أي ليس كل من الله سبحانه مناسك العبادة التي يريدها منه، وقد علم جبرائيل (الله الله الحج، (وتب تعالى النبي إبراهيم (الله الله عليه الصلاة والوقوف وغيرها من مناسك الحج، (وتب علينا) أي ارجع علينا بالرحمة.

ونخلص مما سبق من الأدعية الآنفة الذكر في سورة البقرة الى أمور مهمة منها: أ- إن الرزق والأمن يتحققان بالجعل من الله سبحانه وتعالى لذا ورد هذا المعنى في كثير من الأدعية الواردة عن المعصومين من آل البيت ( للي الله من الله من إنّا نَرْغَبُ إِلَيْكَ في دُولَة كريمة تُعزُّ بِهَا الإسلامَ وأَهْلَهُ، وَتُدلُّ بِهَا النِّفاقَ وَأَهْلَهُ).

ب- إن الإسلام الذي ورد في الآيات المذكورة هو الطاعة والتسليم لله تعالى وسؤالهم أن يكونوا مسلمين ليس معناه أنهم لم يكونوا كذلك بل هو للبقاء والاستمرار على الإسلام لله عز وجل.

وهناك بعض الآراء ترى إن رسالات الانبياء (ﷺ) كلها إسلام بناء على تعريف الإسلام بالناء على تعريف الإسلام بالتسليم، لذا وردت هذه الكلمة على لسان الكثير منهم (ﷺ).

ت- التوبة تعني الرجوع والتائب هو الراجع الى الله تعالى بعد أن أبعده ذنبه عن ساحة قدس الله سبحانه، وسؤال الانبياء (الله الله عن التعليم الله سبحانه، وسؤال الانبياء (الله الله الله الله الله عني أرجعني دائما اليك ولا تتركني لغيرك.

العصظول المصرجع الديصطني السطيعة علي الحسيني السطيسطاني

(دام ظلہ الوارف)

السيوًال: هال يجب قطع التعزية (العزاء/الموكب) والمبادرة إلى صلاة الظهر (مثلاً) عندما يحين الوقت؟ أو إتمام مراسم التعزية؟ وأيهما أولى؟ الجواب: الأولى أداء الصلاة في أول وقتها، ومن المهم جداً تنظيم مراسم العزاء بنحو لا يزاحم ذلك.

السوقال: هل يجوز إهداء ختم القرآن الكريم للوالدين وهما على قيد الحياة وكذلك اهداؤه لنفسه؟

الجواب: يجوز الاتيان بالمستحبات عامة واهداء ثوابها للأحياء وتجوز النيابة عنهم في بعض المستحبات كالحج والعمرة والطواف عمن ليس بمكة وزيارة قبر النبي والأئمة (للله) وما يتبعها من الصلاة.



# سلسلة أساليب التضليل الإعلامي عند فرعون فرعون

الجزء الثاني

مرتضى كامل الأسدي

بعدما استعرضنا في الجزء الأول، كيف استعمل فرعون أسلوب المغالطة أمام موسى، لما أخذ يذكّره، أنه تربى عنده وأن له عليه فضلاً ونعمة، بيد أنَّ ذلك كلام باطل!

هل عاش موسى في قصر فرعون بإرادته؟ ما السبب في أن يتربى موسى في غير بيته؟

أليس فرعون هو الذي أمر بقتل الأطفال خشية أن يولد منهم النبي الموعود! الذي يكون على يديه خلاص بني إسرائيل؟ فقتّل الأطفال الذكور وأخذ الاناث للخدمة، وخوف أم موسى على طفلها جعلها تضعه في تابوت وتلقيه في اليم، ليلتقطه آل فرعون بعد ذلك ويتربى عندهم كرهاً لا طوعاً.

وهذا ما جعل موسى يرد عليه ليبين الحقيقة، فقال له: أتمُن عليّ أنيّ تربيت في قصرك؟ أليس ذلك بسبب ظلمك لأنك جعلت بني إسرائيل عبيداً تقتلهم وتسخّرهم لخدمتك!

إن حوار موسى وفرعون فيه دلالات وأمارات، يتضح للمتأمل فيه الفرق بين الأساليب التي اتبعها الطرفان في الرد، وكيف كان موسى مستقيماً واضحاً وصريحاً، ومثّل الجهة التي أُرسل عنها خير تمثيل، ومبتعداً عن الحيلة والإيهام والتضليل، أُمّا فرعون

فكان ملتوياً ماكراً في ردوده ومبتعداً عن الاستقامة والمنطق والعقل. ولم يكن أسلوب المغالطة الأسلوب الوحيد لفرعون، بل راح يتخذ أساليب أخرى منها: أسلوب الهروب من موضوع إلى آخر، الذي سنتكلم عنه فيما يأتي.

الأسلوب الثّاني: الهروب الى موضوع آخر وتحويل مجرى الكلام وهو أسلوب يستعمله بعض الناس عندما يعجزون عن الرد، ويكون الخصم متفوقاً ذا حجة وبرهان، ولكيلا تظهر عليهم آثار الفشل وغلبة الخصم في الحوار، يلجؤون إلى هذا الأسلوب للخروج من مأزق الرد، اذ يتنقلون بين المواضيع بطريقة خفية غير لافتة ليخلطوا على عامة الناس فلا يلاحظ ذلك الا أهل العلم.

كذلك تصرّف فرعون، فعندما افتتح موسى الحوار بالتعريف عن نفسه ورسالته ﴿وَقَالَ مُوسَى يَافِرْعَوْنُ إِنِّي رَسُولٌ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ حَقِيقٌ عَلَى أَنَّ لَا أَقُولَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقَّ قَدْ جِئَنَّكُمْ بِبَيِّنَةَ مِنْ رَبِّكُمْ فَأُرْسِلْ مَعِيَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ سورة الأعراف: الآيتان ١٠٤ و١٠٥.

، كان جواب فرعون الهرب إلى موضوع آخر، وهو إظهار نعمته وفضله المزعوم على موسى ﴿قَالَ أَلَمُ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ﴾سورة الشَّعراء: الآية ١٨، وقد رد موسى على هذه

قرآنی<mark>ت</mark> فصلیت المغالطة -كما بينًا- وأحرج فرعون حيث جملتهم فرعون موسى، وكانوا يعبدونهم قال ﴿ وَتِلْكَ نِغُمُةٌ تُمُنُّهَا عَلَيَّ أَنْ عَبَّدْتَ بَني إِسْرَائِيلُ ﴾ سورة الشّعراء: الآية ٢٢، فما الأول الذي جاء موسى لأجله ﴿ قَالَ فرَعَوْنُ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ سورة الشّعراء: الآية ٢٣، هذا القفز بين المواضيع لم يكن عبثاً من فرعون، بل ليوهم عامة الناس أنه يرد على موسى، والواقع أنه لم يأت بأي رد صادر عن العقل والمنطق، وكي يتخلص من الهزيمة عمد الى تغيير مجرى الكلام. ويحتمل هنا في قول فرعون (وما رب العالمين) أمران:

> الأمر الأوّل: لعله سأل عن حقيقة الموصوف ب(رب العالمين) ولم يسأل عن حقيقة الله سبحانه حيث أنه كان وثنياً.

وعبدة الأوثان كانوا يعتقدون أن لكل موجود في هذا العالم رباً، وأن العالم مركب من نظم متفرقة ولكل نظام رب خاص به، وأن وجود الأشياء لا بُدّ أن يرجع إلى موجد واحد لا شريك له في وجوب وجوده وهو أعظم من أن يحيط به فُهم أو يناله إدراك، ولذلك لا تجوز عبادته، لأن العبادة نوع من التوجه إلى المعبود والتوجه إدراك وهو لا يمكن إدراكه؛ ولذلك عدلوا عن عبادته وأن لا سبيل إلى إدراك حقيقته. والتقرب إليه إلى التقرب لأشياء من خلقه ذات وجودات شريفة، كالملائكة والجن والقديسين من البشر ومنهم الملوك العظام أو بعضهم عند قدماء الوثنية وكان من

عن طريق عبادة أصنامهم ليقربوهم إلى الله زلفي، فباعتقادهم: هناك أرباب كان من فرعون إلا أن رجع إلى الموضوع وآلهة يتصرف كل منهم في العالم الذي يرجع إليه تدبيره، كإله عالم الأرض وإله عالم السماء، وهؤلاء هم الملائكة والجن وقديسو البشر، وإله عالم الآلهة وهو الله سبحانه فهو إله الآلهة ورب الأرباب. ومع كون فرعون وثنياً يعبد الأصنام إلا أنه أيضا ادعى الألوهية، أما عبادته الأصنام فلقوله تعالى: ﴿ وَيَذَرُكُ وَٱلْهَتَكُ ﴾ سورة الأعراف: الآية ١٢٧، فكان لفرعون آلهة يعبدها، وأما دعواه الألوهية فلقوله: ﴿فَقَالَ أَنَّا رَبُّكُمُ الْأُعَلَىٰ﴾ سورة النَّازعات: الآية ٢٤. فلما سمع من موسى وهارون قولهما: ﴿إنا رسول رب العالمين ﴾ تعجب منه إذ لم يعقل معناه، هل المقصود به الله؟ فإن الله بنظر فرعون رب عالم الأرباب وليس رب جميع العالمين! أم أن المقصود بعض الآلهة كالملائكة وغيرهم؟ فكل واحد من هؤلاء بنظر يعرف مصيرهم. فرعون هو رب عالم من عوالم الخلقة وليس رب جميع العالمين، فما معنى رب العالمين؟ فلم يسأل عن حقيقة الله سبحانه حيث إنه كان معتقداً بوجوده كسائر الوثنيين

> والأمرالثّاني: لعله سأله متجاهلاً ومستهزئاً ليس لقصد الفهم ومعرفة الحقيقة. وعلى كل حال لم يجد موسى بُداً -كسائر الباحثين الواعين- أن يجيب عن سؤال

فرعون بجد، وحيث إنّ ذات الله سبحانه بعيدة عن متناول أفكار الناس، أخذ يحدثه عن آيات الله في الآفاق وآثاره الحية ﴿ قَالَ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنَّ كُنتُمْ مُوقنينَ ﴾ سورة الشّعراء: الآية ٢٤، فالسماوات بما فيهن من عظمة، والأرض على سعتها، والموجودات المتعددة بألوانها كلها من خلق ربي، فمثل هذا الخالق المدبر لهذا العالم جدير بالعبادة، لا الموجود الضعيف مثلك! ولعل جملة ﴿إِنْ كُنْتُمْ مُوقنينَ ﴾ في جواب موسى فيها إشارة إلى أن موسى (الله) يريد أن يُفهم فرعون ومن حوله: أنى أعرف أنَّ الهدف من سؤالك ليس إدراك الحقيقة. أراد موسى ( المليلة ) بهذا البيان المتين والمحكم أن يوقظ فرعون من غفلته، هل تيقظ فرعون؟ كلا، بل عاد الى مواصلة الاستهزاء والسخرية، واتبع طريقة المستكبرين على الرغم من أنه

إن هذه الحوارات جديرة بأن تدرس ويؤخذ منها العبر، وعلى الإنسان أن يبتعد عن الأساليب الملتوية التي تسوقه إلى الضلال وتضييع من حوله، فترك الاستماع إلى كلام أهل العقل والعجلة في الحكم على أقوالهم وأفكارهم، لا شك أن عاقبة ذلك لا تقل سوءًا عن عاقبة فرعون ومن سار على ضلالته.

#### الفساد والإفساد

### في القرآن الكريم

أحمد الخالدي



يتبادر الى الذهن عند سماع كلمة (فساد) المعنى القريب المتعلق بالأخلاق بالخروج عن دائرة العفة والوقوع في مستنقع الرذيلة الأخلاقية، وهو وإن كان صورة من صور الفساد الَّا إنه ليس المعنى الوحيد للكلمة، ولو شئنا استعراض المعنى اللغوي لهذه المفردة في معاجم اللغة لوجدنا لها معان عديدة منها:

فَساد: اسم، مصدر لـ (فَسَد، فَسُد) ومنه عطب، تلف؛ أَنْتَن، أَيُّ لَمْ يَعُدُ صَالحاً للأُكُل، قولنا (عَمَّ الْفَسَادُ الْمَدينَةُ: الْفَسْقُ، اللَّهُوُ وَالانْحِلاَلُ وَعَدَمُ احْتِرَام الأُعْرَاف وَالْقَوانين). الفَسَادُ: التَّانُ والعَطَبُ، الفَسَادُ: الاضطراب والخلل، الفَسَادُ: جدب وقحط وكوارث. فسَدَ يَفسُد ويفسد، فَسَادًا وفُسودًا، فَهو ومثله في المعنى الفعل المتعدي (أفسد، فَاسدٌ، وفَسيدٌ والجمع: فَسَدَى، فسَدَ الطُّعامُ:

ضد صلح، فَسَدَتْ آلاَتُ الْمَعْمَلِ: أَصَابَهَا التَّلَفُ وَالْعَطُّبُ وَالْخَلُّ ، فَسَدَ الرجلُ : جاوز الصوابَ والحِكمة، فسَدَ الحالُ أو الأمرُ أو الشَّيءُ: اضطرب، خرب، أصابه الخلل.

ومصدره إفساد)، مثل: أَفْسَدَ الرَّجُلُّ الشيء:

جعله فاسدًا؛ أتلفه، خرَّبه، وعكسه أصلحه، أفسد عليه أمرَه: حال دون نجاحه، إفْسَادُ العَمَلِ: إحدَاثُ الأضْرَارِ به، إتْلاَفُهُ، والمُفْسَدَة: الضَّرر، المُفْسَدَة: ما يؤدِّي إلى الفساد من لهو ولُعب ونحوهما. وما يهمنا هنا أن نشير الى إن معظم الموارد التي جاءت في القرآن تذكر الفساد مقرونا بالمكان وهو الأرض، وقد يكون إشارة الى من هم تحت التكليف من الجن والإنس، فالذين هم في السماوات كالملائكة غير مكلفون مثلنا، مثل قوله تعالى: (وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأُرْض ليُفْسِدُ فيهَا وَيُهْلَكُ الْحَرْثَ وَالنَّسُلُ وَاللُّهُ لاَ يُحبُّ الفَسَادَ) ( البقرة/٢٠٥)، وقوله تعالى: (إنَّمَا جَزَاء الَّذينَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْض فَسَادًا أَن يُقَتَّلُواْ أَوْ يُصَلَّبُواْ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْديهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِّنْ خِلافَ أَوْ يُنفَوْأ مِنَ الأُرْضِ ذَلكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي الدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظيمٌ) (المائدة/٣٣) ومثله: (وَالَّذينَ كَفَرُواْ بَغَضُهُمْ أَوْلِيَاء بَغَض إلاَّ تَفَعَلُوهُ تَكُن فِتْنَةً فِي الأُرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ) (الأنفال/٧٣).

واذا دققنا في الآية الأولى (واذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها) نجد أن الفساد صدر من شخص بعد أن استتبت له الولاية أو الحكم أى إنه صار صاحب سلطان، والسعي هو العمل والإسراع في المشي، فهو ذو قدرة واستطاعة على التأثير والتغيير فهو ليس كباقي الناس، ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى: (قالت ان الملوك اذا دخلوا قرية افسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة وكذلك يفعلون) (النمل/٣٤) وقوله تعالى: (وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ \*الَّذِينَ طَغَوًا فِي الْبِلَادِ \*فَأَكْثُرُوا فِيهَا الْفَسَادَ) (الفجر/١٠-١٢)، وهذا هو دأب غالبية ملوك الأرض، ونستنتج من هذه الآية وغيرها من الآيات التي ذكرت الفساد والإفساد، إن من يقومون به لهم القدرة والاستقلالية في التغيير والتأثير تمكّنهم من فعل ذلك، وهو ما تشير له جملة من الآيات منها قوله تعالى: (كُلَّمَا أُوْقَدُواْ نَارًا لُلَّحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَادًا وَاللَّهَ لاَ يُحبُّ الْمُفْسِدِينَ) (المائدة/٦٤)، فهؤلاء القوم لهم القدرة على محاربة أصحاب الرسالات، واتخاذ القرارات لشن تلك الحروب، وهذه الفئة هى المصداق الأكثر مطابقة لعنوان الفساد والإفساد، ولكن هذا لا يعنى إن باقى الناس مستثنون من إرادتهم للفساد وفعله، ففي قوله تعالى: (ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاس لِيُديتَهُم بَعْضَ الَّذي عَملُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجعُونَ) (الروم/٤١)، والناس هنا لفظة

عامة تشمل أصحاب السلطة وغيرهم ممن لا يملكون حولا ولا قوة، وقد يكون الكسب هنا هو مجرد الرضا بفعل الفاسدين والمفسدين، أو بتأييدهم بقول أول فعل، أو بمعاونة الظالمين بظلمهم، وتدعيمهم لأركان سلطانهم، ومهما يكن فهو مشاركة للظالم بظلمه، وكما قال فِيهِ مَعْهُمْ وَعَلَى كُلِّ دَاحِل فِي بَاطِل إِثْمَانِ إِثْمُ الْعَمَلِ بِهِ وَإِثْمُ الرِّضَى بِهِ) (نهج البلاغة / باب المختار من حكم أمير المؤمنين المليلا).

وقد حث القرآن الكريم المؤمنين على اجتناب الفساد والإفساد بل ومحاربته كقوله تعالى: (فَلُولاً كَانَ منَ الْقُرُون من قَبْلكُم أَوْلُوا بَقيَّة يَنْهُوْنَ عَن الْفَسَاد في الأُرض) ( هود/١١٦)، وقوله تعالى: (وَابْتَغ فِيمًا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلَا تَنسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأُحْسِن كَمَا أُحْسَنَ اللُّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحبُّ الْمَفْسدينَ) (القصص/٧٧)، وقوله تعالى: (تِلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لَا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي الْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ) (القصص/٨٣). والفساد هو كل أمر مخالف للقوانين الإلهية سواء على مستوى التشريع والرسالات السماوية أوعلى مستوى القوانين الطبيعية فالشرك والكفر والإلحاد كلها فساد وكذلك تغيير النواميس الطبيعية والتعدى على مسار جريانها فساد أيضا، وكل فرد منا قد يصيبه نصيب من عواقب الفساد وما يترتب عليه، سواء كان بعمل مخالف للقوانين الطبيعية، أو بفعل عادات مخالفة للفطرة البشرية التي فطر الله تعالى الناس عليها، مثل الذي ينام نهارا ويستيقظ ليلا، فهو خالف القانون البيولوجي الذي وضعه الله عز وجل في الجسم البشري، وهذه المخالفة للنظام فساد يجرُّ على صاحبه عواقب وخيمة كالمرض أو قلة التركيز والإنهاك، وقد يؤدي الى سكتة دماغية أو قلبية تنهى حياة صاحبها، أما ما يتعلق بالأخلاق وفسادها فقد روى عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: (إن سوء الخلق ليفسد الايمان كما يفسد الخل العسل).

وختاماً نودُّ أن نُذكر إن ما سطرناه آنفاً ليس تفسيراً للقرآن الكريم، وإنما هو تدبّر واستضاءة بآيات الكتاب لاستشراف معان نعرفها، لكن لم نسلط الضوء عليها بشكل كاف، نسأل الله تعالى أن ينير بالقرآن قلوبنا وأفهامنا ويسددنا لاتباعه.





استأنف معهد القرآن الكريم فرع النّجف الأشرف التّابع لقسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية في العتبة العباسية المقدسة، ورشاته التّدريبيّة الخاصة بمشروع أمير القراء، مع مراعاة الاجراءات الوقائلة الصحلة المشددة.

المشروع أستقبل عددًا من طلبته، تلقوا فيه دروسًا في التلاوة وفنونها بإشراف القارئ محمد سعيد العارضي، على وفق نظام حديث ومتطور معد ضمن دراسة علمية وفنية، متخذين بذلك جميع اجراءات الوقاية من ارتداء الكمامات والتباعد الجسدي خوفاً من انتقال عدوى الفيروس. يذكر أن المشروع يُعد من المشاريع القرآنيّة الرائدة التي تفرد بها مركز المشاريع القرآنية في العتبة العباسية المقدسة، وهو يهدف الى رعاية وإعداد الموهوبين من القُرّاء البراعم في العراق، كما أنه يمثل تجربة قد أثبتت نجاحها في كل عام وقد صدحت حناجر قرائه في محافل عديدة داخل العراق و خارجه.









#### عبودة دورات التحفيظ في النجف الأشهرف ضهين شهروط التصحية والسلامية

استأنفت وحدة التحفيظ في معهد القُرآن الكريم فرع النَّجف الأشرف التَّابع للعتبة العباسيّة المقدسة دورات تحفيظ القرآن الكريم، وبمشاركة أكثر من (٧٥ طالبًا)، على وفق اجراءات صحية امتازت بتحقيق شروط الصحة والسلامة، للتقليل من خطر الإصابة بالفيروس.

الفرع وضع خططًا متكاملة من أجل استمرار هذه الدورات بشكل يتناسب مع الوضع الصحي الذي يعيشه البلد في ظل ظروف تفشى وباء كورونا، إذ تم تقسيم المحاضرات على وفق منهج يضمن تقسيم الطلبة على شكل مجموعات صغيرة لتحقيق التباعد الاجتهاعي.

يذكر أن فرع المعهد في النجف الأشرف مستمر في تقديم فيضه القرآني والمعرفي، من دون توقف حتى في أحلك الظروف مستمدًا قيمه الفاضلة من سيد القربة عليه السلام، ليقدم للمجتمع جيلًا يعى الثقلين الشريفين.









أصدر مركز علوم القرآن الكريم وتفسيره وطبعه في معهد القرآن الكريم التابع لقسم شؤون المعارف الإسلاميّة والإنسانيّة بالعتبة العبّاسية المقدّسة، نسخةً إلكترونيّة من مصحف العتبة العبّاسية المقدّسة بصيغة (وورد) وبدقَّةٍ عالية، وبخدماتٍ متعدّدة قابلة للنسخ، وذلك لأجل إتاحة هذا الإصدار الذي تحتاجه فئاتُّ عديدة ولغرض الافادة منه على نطاق أوسع.

مديرُ مركز علوم القرآن الكريم وتفسيره وطبعه الشيخ ضياء الدين الزبيدي أوضح للفرقان قائلاً: «بخُطًى واثقة يسير خَدَمةُ المولى أبي الفضل العبّاس (هيا)، نحو تحقيق الأهداف الإنسانيّة السامية والمعاني الإسلاميّة المُثلى في خدمة كتاب الله العزيز، حيث يُعدّ هذا الإنجاز مُكمّلاً للإنجاز الذي سبقه، المتمثّل بطباعة أوّل مصحفٍ على يد خطَّاطٍ عراقيّ ولمساتٍ إبداعيّة من منتسبي العتبة المقدّسة، والمطبوع بمطبعةٍ عراقيّة هي مطبعة دار الكفيل».

- وأضاف: «تمتاز هذه النسخة الإلكترونيّة من المصحف بميزاتٍ عديدة أهمّها:
- وضوح كبير ودقّة عالية جدّاً يُمكن للمستخدم الافادة منه وتوظيفه من ناحية القراءة أو النسخ.
  - يُمكن تكبير الكلمات إلى أيّ حجم دون أن تتأثّر الدقة أو تتعرّض للتشويه.
- أثناء عمليّة النسخ لا يُمكن حذف حرفٍ أو حركةٍ من الكلمة، حفاظاً على كلمات المصحف الشريف من الخطأ عند النسخ.



- تمّ فصل واو العطف عن الكلمة التي بعدها، حيث يُمكن نسخُها لوحدها.
- فصل حروف الوقف التي توضع في أواخر الكلمات، ليسهل على الباحثين والدارسين الافادة من عمليّات نسخ ولصق الآيات والسور الكريمة دون عناء أو أخطاء.
- إنَّ هذه الصيغة تمتاز بصغر سعتها الخزنيَّة ممَّا يسهَّل رفعها وتنزيلها على شبكة الأنترنت في وقتِ قصير وعلى أجهزة الحواسيب كخطوة أولى فقط.

أمّا طريقة العمل على هذه النسخة فقد أوضح الشيخ ضياء: «بعد فكّ الضغط للملفّ يُرجى تنصيب الخطوط المحدّدة المرافقة (FONTS) عن طريق تحديد كلّ الخطوط، والضغط على الزرّ الأيمن للماوس على الخطوط المحدّدة والضغط على كلمة (INSTALL)، وبعد تنصيب الخطوط يتمّ فتح ملفّ (الوورد) المكتوب بهذا الاسم (ALQURAN) وستظهر لك كلّ آيات المصحف الشريف».

ولغرض الاطّلاع أو تحميل هذه النسخة يرجى زيارة الرابط الآتي:

https://alkafeel.net/quran/res/rar/quranDOC.rar





## الفرآنية - عير الهبانترت

#### في مجهم البيان، للطبرسي(ت ٨ ٤ ٥هـ)

#### الحلقة الثانية:

#### د. ضحى ثامر محمد الجبوري

يمكن تعريف هذه التقنية بأنها التفسير غير المباشر للنص القرآني، أي تفسير اجتهادي بعد معرفة كلام العرب واساليبهم في القول، ثم معرفتهم بالألفاظ العربية ووجوه دلالتها، إذ نزل القرآن الكريم بلغة العرب؛ لأن لغة العرب أفصح اللغات وأبينها وأوسعها، وأكثرها تأدية للمعاني التي تقوم بالنفوس، فلهذا أنزل بلغتها أشرف الكتب. انطلاقاً من قوله تعالى: ((إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرِ النَّا عَلَّكُمُ تَعُقلُونَ)) ( سورة يوسف / ٢).

كان علم غريب القرآن من أول العلوم التي نشأت ودونت في الإسلام، وقد عني به علماء اللغة ، فكثر التأليف فيه ، وأول ما عرف من ذلك ما روي عن ابن عباس ، حيث كان يسأل عن معاني بعض الفاظ القرآن الكريم فكان يستشهد عليها بأبيات من الشعر الجاهلي، والذي ساعده على ذلك معرفته الواسعة بأحوال العرب ولغتهم ( الاتقان في علوم القرآن/ ٢: ٣٢٣) ، يفهم من هذا من يريد أن يفسر القرآن الكريم أن يكون عالماً باللغة العربية الفصحى التي تكمن عند عرب البادية الاقحاح ، أو من بعدهم من اخضع

كلامه الى القواعد النحوية والبلاغية ،التي أدت بالمفسر أن يرجع اليها لبيان وجوه اللفظة القرآنية .

ونجد في تفسير مجمع البيان كثيراً من هذه الشروح التي يتخللها بيان معنى مفردة قرآنية على وفق معناه في اشعار العرب لاسيما الجاهلية ،من ذلك كثرة الشواهد التي احتلت مساحة واسعة في مجمع البيان ، حتى بلغت في جزأين فقط (٦٧٤) شاهدا شعريا ، وسمة هذه الشواهد إنها لم تكن في مجال التفسير اللغوي ، بل ذكرت لتوجيه القراءات ، والاعراب ، والمسائل البلاغية ، من ذلك:قوله تعالى : ((تلّك والاعراب ، والمسائل البلاغية ، من ذلك:قوله تعالى : ((تلّك كُانُوا يَعْمَلُونَ)) (البقرة ١٣٤)، إذ وردت كلمة (الأمة) على وجوه منها بمعنى الاستقامة في الدين والدنيا كقول النابغة : وعلمت فلم اترك لنفسي ريبة وهل يأثمن ذو أمة وهو طائع؟ أي ذو ملة ودين (الكشاف / ٢: ٤١١)

وقوله تعالى: ((أُحِلَّ لَكُمُ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآئِكُمُ))

(البقرة ۱۸۷) ، في اللغة الرفث هو الجماع ، وقيل ان اصله القول الفاحش بدليل قول الحجاج : (عن اللَّاعَا ورفِّ التَّكالُمِ) (مجمع البيان / ۱ : ۱۷)

فقد أراد أن يبين المفسر أن للكلمة الواحدة أكثر من وجه في بيان تسميتها وبين استعمال العربي لها .

واستشهد بالشعر من حيث بيان الوجه الاعرابي للفظة القرآنية بعد أن تباينت وجوه الاعراب فيها، ففي قوله تعالى: ( (وَقَالُ إِنَّمَا اتَّخَذْتُم مَنْ دُونِ اللَّهِ أُوۡثَانًا مَوَدَّةَ بَيۡنكُمۡ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا)) (العنكبوت ٢٥) ، فيقول: يجوز في اعراب (بينكم) وجهان: احدهما إنه ظرفٌ متعلقٌ بالمصدر ؛ لأن الظرفين احدهما من المكان والآخر من الزمان ، وانما الذي يمتنع أن يعلق به اذا كانا ظرفين من الزمان ، أو ظرفين من المكان ، فإما إذا اختلفا فسائغ ، فقوله ((في الحيوة الدنيا)) ظرف زمان ؛ لأن المعنى في وقت الحياة الدنيا، ولا ذكر في واحد من الظرفين، كما أنك إذا قلت: لقيت زيداً اليوم في السوق، كان كذلك فإن جعلت الظرف الأول صفة للنكرة، كان متعلقاً بمحذوف، وصار فيه ذكر يعود إلى الموصوف، فإذا جعلته صفة للمصدر جاز أن يكون قوله ((في الحيوة الدنيا)) في موضع حال، والعامل فيه الظرف الذي هو صفة للنكرة، وفيه ذكر يعود الى ذي الحال، وإذا قلت: هل يجوز أن يتعلق الظرف الذي قد جاز أن يكون حالاً بالمودة مع أنه قد وصف بقوله بينكم ؟ قيل: لا يمتنع ذلك ، لأنك إذا وصفته فمعنى الفعل قائم فيه ، والظرف يتعلق بالفعل ، وإنما الذي يمتنع أن يعمل فيه إذا وصف للمفعول به ، فأما الحال والظرف فلا يمتنع أن يتعلق كل واحد منهما وقد جاء في الشعر العربي ما يعمل عمل الفعل إذا وصف عاملاً في المفعول به ، وإذا جاز أن يعمل في المفعول به، فلا نظر في جواز عمله فيما ذكرناه، من ذلك :

اذا فاقدٌ خطباء فرخين رجعت في الكرت سليمي في الخليط المباين ( مجمع البيان / ١٩٠: ٨ )

هذا جزء من اطناب الطبرسي في إعراب وشرح كلمة (بينكم) وتوجيهه النحوي فيها ، إلا إنه وجد أن رأيه لا يكفي في إقناع المتلقي مالم يخضعه

إلى حجة ، فاستشهد بالشاهد الشعري الذي يعود إلى بشر بن ابي حازم وليكن موطن الفهم الدقيق للنص القرآني.

ومما اتخذه الطبرسي مسلكاً ومنهجاً في تفسيره اللجوء إلى الشاهد الشعري في تأصيل أحدى القراءات للنص القرآني، من ذلك قوله تعالى: ((فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِد بَيْنَ أُسْفَارِنَا)) (سبأ ١٩) هناك من قرأها ((بعد بين اسفارنا)) اي رفعه دليل كونه اسماً ، كما تقول : بُعد مدى اسفارنا ، كقول الشاعر (مهلهل بن ربيعة الجشمى):

كأن رِماحَهم أشطانُ بِئرٍ بعيدٌ بينَ جاليها جَرُورِ

اي بعيد مدى جاليها ، أو مسافة جاليها ( مجمع البيان / ٨: ١٥٧)

الطبرسي في مجمعه يكون بصدد صناعة معجم لغوي كبير ، إذ لا نجد له موضعاً يبين فيه المعنى اللغوي لمفردة ما ، من غير أن يستشهد ببيت شعري أو اكثر ، واحياناً يستشهد بآية قرآنية قبل إيراده للشاهد الشعري ، ولكن كثيراً ما يستغنى عن الشاهد القرآنى بالشاهد الشعرى.

، ولكن كثيراً ما يستغني عن الشاهد القرآني بالشاهد الشعري. وكثيراً ما يتمم شواهده بشواهد منثورة من كلام العرب كالأمثال ، والحكم من ذلك في تفسير قوله تعالى: ((يَا بَنِي إِسِّرَائِيلَ اذْكُرُوا نِعَمْتِي النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوقُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارَهَبُونِ)): نِعْمَتِي النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأُوقُوا بِعَهْدِي أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارَهَبُونِ)): (البقرة ٤٠) ، فمعنى فارهبون هو الرهبة والخوف ، وضدها الرغبة ، وفي المثل: (رهبوتُ خير من رحموت) أي لأن ترهب خير من أن تُرحم. يقول عز وجل: ((وَلِلهِ النَّشْرِقُ وَالنَّغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُولُّوا فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ)) (البقرة ١١٥) ، يفسر المشرق والشرق بأنهما السمان لمطلع الشمس والقمر ، ويستشهد بقول عربي وهو (لا افعل ذلك ما ذر شارق) اي ما طلع قرن الشمس ( مجمع البيان / ٢٦٢١) ما ذر شارق) اي ما طلع قرن الشمس ( مجمع البيان / ٢٦٢١) الموروث والمعنى القرآني الذي ظل مرتبطاً به ، فلا يكاد نص قرآني الموروث والمعنى القرآني الذي ظل مرتبطاً به ، فلا يكاد نص قرآني بمنأى في تفسيره عن تلك الآليات من كلام رسول الله (سَيْنَ المنص والصحابة والتابعين ، والقول العربي الأول ، وهذا يؤكد انفتاح النص والصحابة والتابعين ، والقول العربي الأول ، وهذا يؤكد انفتاح النص

القرآني على اكثر من قراءة ، أو أكثر من معنى وعدم ثبوته متجاوزاً

وهم الانفلاق النصى.



## 

بك عرفنا الله وبك انزاح الظلام وبزغت شمس العلا، انت الذي عرف الله وعُرّف الناس به، يامن كنت تأثر على نفسك من اجل دين البارى، انت الذي رسمت الصراط نحو السماء بمعراج حبك للعلى الاعلى، انت الذي أنقذ الناس من ظلم العبودية والبغاة، وفرجت كرب المظلومين، انت رحمة للعالمين وضياء للدين، فلولاك ما صدحت الحناجر بآلاء الله وكبرت ونطقت بالشهادتين، فقد ولدنا من جديد عندما عرفتنا بخالقنا، فكان الناس يعبدون ما وجدوا عليه اباءهم، وانقذتهم من هلك الاوثان، سيدى انت الذي أدى رسالة ربه على أتم ما أوكل اليك من ربك، واتممها بعدك اولياء الله الصالحين أهل بيتك المطهرين، وننتظر آخر ابنائك المهديين الإمام المنتظر ليخلصنا من وحل الدنيا وغرورها والسياسات التي اغرقتنا واهلكت ديننا.

سيدى اغرس لنا وردة الأمل ليطل علينا صاحب الزمان بنورك ونرى وجهك المتبسم وثغرك الناطق بالحق والإيمان، سيدى نشكو اليك فقدك وتدهور احوال الامة، فبعدك انقلبوا على اعقابهم، وتوالت علينا عواقب الزمان، وبين الحين والآخر يخرج للأمة غول كبير يهدم ما بنيته بمعول الكفر والظلم، ونتلو عليهم آيات ربك فلا من مصدق بها ونذكرهم بما قال سبحانه (وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ منُ قَبُله الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلبُ عَلَى عَقبَيْه فَلَن يَضُرُّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجَزى اللَّهُ الشَّاكرينَ ) (١٤٤ آل عمران)، سيدى نشكو اليك قلة عددنا وكثرة الاعداء فينا، سيدنا ونبينا نحن من آمن برسالتك السرية والعلنية





نحن من اتبع وصيك أمير المؤمنين فادعُ لنا ربك ليزيح عنا ظلم المعتدين بنور وجهك الإمام المنتظر، يا حبيب الله انت المصداق لدين الله وانت روح الإسلام والمبعوث رحمة للعالمين، جئت لنا، حتى عرفنا أنه بمقدور الإنسان أن ينمو ويتنفس ويطمئن ويألف بعبادة الله في لحظة واحدة، كيف لا تكون هكذا وقد قال عنك سبحانه وتعالى (لُقُدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنينَ إِذْ بَعَثَ فيهمُ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاته وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُم الْكَتَابَ وَالْحَكُمَةَ وَإِنْ كَانُوا منْ قَبْلُ لَفي ضَلَال مُبين) (١٦٤ آل عمران)، سيدي فأرواحنا الميتة تحتاج إلى بارقة أمل من حسن جمالك وخلقك (وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُق عَظيم) (٤ القلم) فالموت الأكبر ليس موت الجسد بل عندما ينسلخ الضمير من الارواح والحب من القلوب والرأفة والرحمة من الأحياء ولا يعودون يعرفون الله، حينها تكون الموتة الكبرى، فأحيى فينا حب الله وحبك وآل بيتك لنكون خير أمة اخرجت للناس كما تحب أن ترانا، مولاي لا يمكن لإنسان أن يحمل في صدره كل ذلك بمفرده فاحمل عنا همومنا وازح غمومنا عند ربك الأعلى الذي يحب طلعة وجهك البهية، وارفع لنا كفيك الكريمتين بدولة كريمة تعز بها الإسلام واهله وتذل بها الكفر واهله، سيدى اقبل دعاءنا نحن الذين امنا برسالة ربك عندما نادى عليك سبحانه(يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بِلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمُ تَفْعَلُ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتُهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافرينَ) (١٦٧ المائدة)، هذه رسالتنا إليك فاقبل عذرنا وادعُ لنا بإزاحة الظلم عنا ونصر ديننا وطلعة امامنا وكبح الكفر عنا بحقك عند ربك أيها الرسول الأمين.

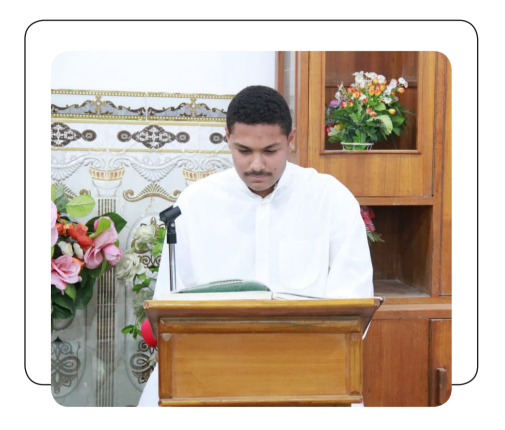
عماد العنكوشي





## ذكرى ولادة الصادقين المادقين

يُحييهــا مـعـهـد القــران الكريــم في الهنديــة بمحفــل قراَنــيٍّ مــبارك



أحيا معهد القرآن الكريم/ فرع الهندية التابع للعتبة العباسية المقدسة، محفلاً قرآنياً في ذكرى ولادة الصادقين النبي الأكرم (على) وحفيده الإمام جعفر الصادق (الله عنه عنه عنه المحانى المراءات الموقاية والتباعد المكانى خوفاً من تداعیات کو رونا. المحفل أقيم في مرقد السيد أحمد بن الامام موسى الكاظم

القارئ (حسين توفيق) أحد طلبة القارئ (حسين توفيق) أحد طلبة الفرع، تلتها كلمة ممثل المرجعية الدينية في القضاء السيد سعيد الذبحاوي، التي تناول فيها السيرة المباركة لسيد الكائنات وحفيده صادق آل محمد والاستقاء من نهجها. الذبحاوي في كلمته تطرق إلى دور رسول الله وتأثيره على المجتمع آنذاك وتغييره من مجتمع شرك وعابد للأوثان إلى



مجتمع هداية يعبدون الله وحده لا شريك له، كما أكد دوره في كيفية إدارة الدولة على الصعيدين السياسي والديني وانتهاج الحق في دولة تسودها العدالة الإلهية، وفي ختام كلمته أثنى على الدور الفعال الذي يعمل به معهد القرآن الكريم ورفده الساحة القرآنية بجيل يعي الثقلين الشريفين. كما شهد المحفل فعاليات عدة منها تلاوات قرآنية واناشيد دينية وقصائد شعرية، بحضور عدد من الشخصيات الدينية والاجتماعية بالإضافة إلى أساتذة فرع المعهد وطلبته في القضاء.







## فيض قراَنيّ ومعرفي يُـقدّمـه محفل عرش التلاوة بمتابعيه

. أعاد مركز المشاريع القرآنية العمل بمحفل عرش التلاوة الذي يقيمه في الصحن العباسي المطهر مساء كل يوم جمعة بعد توقفه في شهري محرم وصفر، متضمناً إلى جنب التلاوة مباحث فكرية إيمانية مهمة.





المباحث قدمها فضيلة الشيخ الدكتور منجد الكعبي متخذاً من القرآن الكريم والعترة الطاهرة مرتكزاً وعهاداً لمعالجاته الفكرية والاجتهاعية، وقد تميّز أسلوبه بالتفصيل، ووضوح العبارة، بهدف إيصالها بسهولة ويسر للمتلقي الحاضر في الرحاب الطاهرة أو المتابع عبر البث المباشر لفعاليات المحفل.

ومن الجدير بالذكر أن محفل عرش التلاوة ومنذ انطلاقته شهد مشاركة نخبة من القرّاء صدحت حناجرهم بأعذب التلاوات المجودة، وأنه يُنقل في بث مباشر عبر قناة القرآن الكريم عند الساعة السابعة من مساء كل جمعة.







## كنرسمو كالترسمو كالترسمو الطائي ميثم الطائي

البيت حول الكتاب العزيز مفصلة، فنغترف من معينه السائغ، فتجده احتوى فنغترف من معينه السائغ، فتجده احتوى على كل التشريعات التي خصها الله بالشريعة المحمدية، ففي مسائل الحلال والحرام تجده يذكر في (آيات الاحكام) كل الامور التي يحتاجها المكلف في عباداته ومعاملاته، وقد اعطى الشرعية للسنة النبوية لكشف بعض التفاصيل التي لم يرد ذكرها في القرآن، كذلك تحدث عن الاخبار الماضية التي حدثت للأمم قبل التي تحمل ما تحمل من العبر لنعتبر منها ونحذر من اخطائها، فضلا عن اخباره لكثير من الحوادث المستقبلية التي تنبأ بها القرآن، ومثال على ذلك الآية الكريمة التي بها القرآن، ومثال على ذلك الآية الكريمة

قال تعالى: (كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ النِّكُ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّور بِإِذْنِ رَبّهِمْ إِلَى النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النّور بِإِذْنِ رَبّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ) سورة ابراهيم الله النور وقيمه التي انزلت على صدر خير البرية محمد (كما ونتعلم من معارفه المتنوعة لنسلك طريق الهداية والنجاح؛ فالقرآن هو الطريق القويم نحو الله عز وجل، واهل البيت هم عدل القرآن الكريم، فبهما نسمو وهما مفتاح الجنة. فلنتدبر معانيه وآياته البينات، الم يقل سبحانه وتعالى: (أَفلًا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلُو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخَتِلَافًا كَثِيرًا) [النساء: ٢٨]. فلا بدمن معرفة آيات الله وماذا اراد من تلك الآيات والتفاسير كثيرة وشروحات اهل



الاصول تحتاج الى تدبر وتعقل والغوص في آيات الله تعالى للوصول الى المراد الحقيقي، كذلك السعى لتحصل العلم والغوص في خفاياً الكون والبحث عن الدلالات التي تقود المعرفة، فمهما تحدثنا لا نلم بالقرآن وعظمته وعلمه الزاخر، يقول أمير المؤمنين ( الليلا): "ان ظاهر القرآن لأنيق، وان باطنه لعميق، لا تفنى عجائبه، ولا تنقضى غرائبه". فهبّوا الى الله بالقرآن فهذه هي غاية الله ان يجعل الانسان يسمو بعلمه ويجتهد بعقله بحثاً عن الحقائق الكونية، لان العلم هو من يُوصل الانسان الى الله عز وجل، فلا يعبد الله بالجهل أبدًا. لذلك بعث الله النبيين بالشرائع ليكونوا حجة الله على خلقه، وانزل الكتاب ليهتدى به، فما احوجنا الى القرآن ونحن غارقون في غيابة الجهل ونفترش اليأس، فلندعو للقرآن ونهتدى به الى الحق المبين الذي وعدنا به الله عز وجل ليكون شفيعاً لنا عند الله في يوم لا يشفع الا من اذن الله به.

: (غُلبَت الرُّومُ (٢) فِي أَدْنَى الْأَرْض وَهُمْ منْ بَعْد غَلَبِهِمْ سَيَغْلَبُونَ (٣) في بضَع سنينَ لله الْأَمْرُ منَ قَبَلُ وَمنَ بَغَدُ وَيَوْمَئَذ يَفْرَحُ الْيُؤَمِنُونَ (٤) بنصر الله يَنصرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزيزُ الرَّحيمُ) [الروم: ٢ - ٥] حيث انبأهم القرآن الكريم في بداية المبعث النبوي بما سيحدث للروم بعد أن غُلبوا ، وفعلا حصل ذلك حيث انتصروا على الفرس في بضع سنين. وغيرها الكثير من الآيات القرآنية التي تتحدث بهذا الصدد، وهذه أيضا إحدى أوجه إعجازه وصدق دعوة النبي الخاتم (الملينا). ولم يقتصر القرآن على الامور التشريعية والاخبار عن المغيبات فقط، بل نجده يلمح الى بعض امور التى لم يستوعبها الماضون، الا انها بدأت تتضح يوما بعد يوم بفضل التطور العلمي، ففي كل يوم تكتشف امور جدید نجد أن القرآن يلمح لها قبل (١٤٠٠) عام! نعم قد لا يكون في القرآن تفصيلا لكل هذه الامور الا انه يذكرها اجمالا ويؤسس أصولاً لكثير من المعارف والعلوم، وهذه



## معهدالقرآن الكريم فرع الهندية يطلق دورات تخصصية في علوه القرآن الكريم



أطلق معهد القرآن الكريم / فرع الهندية التابع لقسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانة في العتبة العباسية المقدسة، دورات تخصصية في علوم القرآن الكريم وفق إجراءات وقائية احترازاً من انتشار الوباء.

الدورات انطلقت في يومها الأول بندوة حوارية قدمها الشيخ حمزة الفتلاوي مستهلاً حديثه بالسيرة العطرة للنبي الأكرم (سلام)، وأهمية علوم الكتاب الكريم التي اوصى بها الرسول واهل بيته (سلام)، كما تضمنت مناقشة حوارية في ختامها من لدن الحاضرين والمهتمين.



مسؤول فرع الهندية السيد حامد المرعبي بين للفرقان تفاصيل ذلك: "اعتاد فرعنا على إقامة العديد من الدورات والدروس القرآنية التخصصية لطلبته في علوم القرآن الكريم، من اجل نشر معارف الكتاب الكريم بين الشباب الواعي، لنحصد ثمار جيل قرآني في المستقبل القريب إن شاء الله". مؤكداً: "أن الفرع مستمر بإقامة ندواته ودوراته ومحافله القرآنية بالرغم من انتشار فيروس كورونا لأن الفرع أخذ على عاتقه نشر اريج القرآن المجيد بين اوساط المجتمع كافة، وهذه هي رسالة معهد القرآن المباركة منذ انطلاقته وإلى الأن ونحن مستمرون بإيصال رسالة الثقلين الحقة". يذكر ان الندوة اتُخذ فيها جميع الإجراءات الوقائية من لبس الكمامة والقفازات والتباعد الجسدي يذكر الإصابة بالفيروس.







#### بعدالتعليم الالكترونيي وحدة التحفيظ تقيم برنام جا متكاملاً للحفاظ المتميزين بمقر معهد القرآن الكريم

أقامت وحدة التحفيظ التابعة لمعهد القرآن الكريم في العتبة العباسية المقدسة، برنامجًا لطلبته المتميزين بحفظ الكتاب الكريم او عدة أجزاء منه، اتخذت فيه إجراءات وقائية وتباعد جسدي للحد من خطر انتشار جائحة كورونا.





البرنامج شارك فيه مجموعة من الطلاب، من اجل التواصل المباشر مع الأساتذة في الوحدة وتحفيزهم لإتمام الحفظ وتكملة الدروس التي تلقوها الكترونيا، كما سيتضمن البرنامج دورة في أحكام التلاوة والصوت والنغم.

إجراءات عدة اتخذت في البرنامج منها تقسيم الطلبة الى ثلاثة أيام في الأسبوع، وارتداء الكمامات والقفازات، مضافاً إلى التباعد الجسدي وتعفير أماكنهم حرصاً على سلامتهم من الوباء.





## الوباء لم يُوقف العطاء

مشروع الدورات القرآنية الصيفية الإلكترونية يقدم خدماته المعرفية بتقنيات توفر الفائدة والسلامة لطلبته



رغم تحديات الوباء لكن العطاء مستمر ونشر أريج القرآن الكريم تفوح أطايب آياته بين فئات المجتمع، فالإصرار لا يعرف حاجزًا بل سجيته الاستمرار والوصول إلى اعلى قمم النجاح فكان أحد صروح العتبة العباسية المقدسة إصراره النجاح وايصال مشاريعه الرائدة إلى جميع الفئات الا وهو معهد القرآن الكريم الذي اخذ على عاتقه إيصال الرسالة القرآنية لأوساط المجتمع كافة، فعندما اجتاح فيروس كورنا العالم اجمع وبدأت منظمات الصحة تقدم إرشاداتها بالتباعد الاجتماعي من اجل تقليل اعداد الإصابات، قرر المعهد ان ينقل تجربته من مباشرة إلى الكترونية حتى تتماشى مع متطلبات الصحة والسلامة فاطلق مشروع الدورات القرآنية الصيفية الذي يُعد من اهم مشاريع العتبة المقدسة حيث خرّج في عامه الماضي فقط أكثر من (٢٢،٠٠٠) طالب، لكن هذا العام اصبح المشروع الكترونياً يقدم خدمات معرفية جلية بتقنيات توفر الفائدة والسلامة.



فبعد ان تمت المباشرة بالمشروع، أعلن المعهد عن انطلاق التسجيل الكترونية أسبوعية يقاس من خلالها مستوى استيعاب الطلبة لتلا في مشروع الدورات القرآنية الصيفية محدداً شروطًا للقبول في المعارف المقدمة فضلًا عن اختبارات شاملة عند نهاية المشروع. المشروع يُعد من المشاريع المهمة والأساسية لمعهد القرآن الكريه

١. التقديم للذكور فقط.

٢. ألا يقل عمر المتقدم عن (٦) سنوات ولا يزيد على (١٥) سنة.
 ٣. يملك المتقدم رقم هاتف فيه حساب تلغرام.

 ك. يكون التقديم من خلال ملء استمارة القبول الالكترونية عبر الرابط الآتى:

#### \=alkafeel.net/quran/register.php?i

وبعد ان باشر المعهد وفروعه في المحافظات العمل بمشروع الدورات القرآنية الصيفية الالكترونية الذي يقدم لطلبته الذين تراوحت أعمارهم بين (٦-١٥) عاماً دروسًا في القرآن الكريم والعقائد والفقه والأخلاق والسيرة مستخدمًا التعليم الالكتروني وسيلة لديمومة ما قدمه لطلبته من معارف قرآنية إيمانية مهمة في السنوات الماضية وحرصًا على سلامتهم من خلال تطبيق الإرشادات الصحية للوقاية من فيروس كورونا.

المشروع انطلق بمشاركة كبيرة من داخل العراق وخارجه، استمر لمدة أربعة أسابيع بواقع خمسة أيام في الأسبوع تلقى خلالها الطلبة دروسهم التي أُعدت بعناية من حيث المحتوى العلمي وطريقة تقديمه وعرضه ليتوافق مع آليات التعليم الالكتروني كما أن البرامج المختارة وطرق التواصل مع الطلبة راعت المراحل العمرية لهم وطبيعة كل مرحلة وكذلك حاجة الدروس وما يلزم لإنجاحها. وبهدف تعزيز التعليم وفاعلية التواصل تم توزيع الطلبة على مجاميع صغيرة يشرف عليها أساتذة اختارهم المعهد بعناية يحرصون على دوام التواصل مع طلبتهم وبيان كل ما يحتاجونه كذلك تشجيعهم وتحفيزهم باستمرار، كما قدمت لهم اختبارات

الكترونية أسبوعية يقاس من خلالها مستوى استيعاب الطلبة لتلك المعارف المقدمة فضلًا عن اختبارات شاملة عند نهاية المشروع. المشروع يُعد من المشاريع المهمة والأساسية لمعهد القرآن الكريم، وقد أولته الأمانة العامة للعتبة العباسية المقدسة أهمية كبيرة؛ وذلك لما يحمل في طياته من قيم سماوية ومعارف إيمانية وهو جزء من رسالتها السامية الساعية لنشر معين الثقلين الشريفين، فسعى المعهد إلى إدامة عطائه القرآني وعدم توقف عجلة التعليم التي يديرها رغم ظروف جائحة كورونا فقد أطلق مشروع الدورات القرآنية الإلكترونية بعد اجتماعات الكترونية عدة أقامها لمراكزه وفروعه توصل إلى ضرورة إقامة المشروع على أن تقدم دروسه إلكترونيا لضمان سلامة الطلبة وقد جرى العمل بمراحل مدروسة متتابعة.

#### اهداف المشروع

- تنشئت البراعم في حب القرآن الكريم من خلال حفظ السور القصار وتعليمهم القراءة الصحيحة.
- تعريفيهم بالدين الإسلامي الحنيف من خلال العقائد
   الإسلامية في منهج الكتاب العزيز واهل البيت (ﷺ).
- تعليمهم الأمور الابتلائية من خلال الأحكام الفقهية وكان منها احكام الطهارة والنجاسة وتعليم الوضوء.
  - غرس روح الأخلاق الفاضلة والتربية الحسنة بين الطلبة.
- تعريفهم بسيرة النبي الأكرم وأهل بيته الاطهار من خلال دروس متعددة.
- تنشئت البراعم من خلال برامج منوعة وفكرية وبوسائل الكترونية حديثة.



#### إعداد الدروس وتسجيلها:

قام مركز الإعلام القرآني بتسجيل ومونتاج دروس المشروع التي بلغ عددها ٧٠ درسًا فيديويا في القرآن الكريم والعقائد والفقه والأخلاق والسيرة قدمها مدير معهد القرآن الكريم والأستاذ على حمد والأستاذ مصطفى غازى وحرص على أن تقدم تلك الدروس بطريقة تتناسب ومتطلبات التعليم الإلكتروني مضافًا إلى ملاءمتها للفئة المستهدفة في المشروع الذين تتراوح أعمارهم بين (٦-١٥) سنة.

ولتفاصيل أكثر التقت الفرقان مدير معهد القرآن الكريم الشيخ جواد النصراويّ فبيّن قائلاً: "المشروع انطلق هذا العام الكترونياً نتيجةً لما يمرّ به البلد بصورة خاصة والعالم على وجه العموم من انتشار وباء كورونا، ولضمان تواصل هذا المشروع الذي يُعدّ واحداً من أهمّ المشاريع القرآنيّة التي تبنّاها المعهد، وعدم انقطاعه والمساهمة في استثمار أوقات العطلة الصيفيّة، لتنمية روح الفتية وتعزيز القيم الأخلاقية والتربوية في نفوس المشاركين، من خلال دروس (القرآن الكريم، والعقائد، والفقه، والأخلاق، والسيرة)".

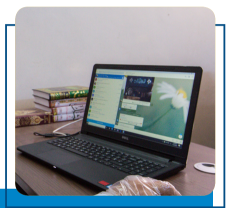












وبين الشيخ النصراوي: "ان انطلاق آلية عملية التعليم انقسمت ما بين المتزامن والذي يلزم حضور الأستاذ والطالب في الوقت نفسه وغير المتزامن والذي يستلزم متابعة استقبال الطلاب للدروس وتحفيزهم وتكليفهم بواجبات دراسية وتصحيح بعض ما يقعون فيه من أخطاء أو إيضاح ما يرد من أسئلة وكانت الآلية كالآتى:

1. فئة المتوسط وتم تعليمهم بطريقتين إحداها أخذ الدروس العامة المسجلة للمشروع في تعليم غير متزامن وذلك من خلال متابعة ما ينشره المعهد من دروس على فتاة التلغرام الخاصة بالمشروع، اما الطريقة الثانية بالاتصال المباشر عبر برنامج الزوم وهذا ما استلزم حضور الطلاب والأستاذ في وقت واحد ويقدم الأستاذ المادة ويتوسع في شرحها ويتلقى الطلبة المعلومات ويناقشونها بما يصدق أن يقال عنه صف افتراضى.

7. المرحلة الابتدائية وجرت آليتها على أن يقوم مركز الإعلام ببث دروس المشروع عبر قناة تلغرام خاصة بالمشروع مضافًا إلى قناة اليوتيوب وصفحة الفيس بك الخاصة بالمعهد وذلك عند الساعة الخامسة من كل يوم دراسي بعدها يقوم أساتذة الشعب بمشاركة تلك الروابط في قناة خاصة بالشعبة مضافًا إلى مجموعة المباحثة في دروس المشروع لكل شعبة ويحفزون طلبتهم ويشرفون على متابعة تلقيهم للدروس ومقدار الفائدة المتحققة من الدرس ومتابعة ما يقدمه الطلاب من حلول للأسئلة المقدمة في نهاية كل درس وما يكلفون فيه من واجبات".







كما بين مسؤول مركز الإعلام القرآني الأستاذ مصطفى الدعمي آلية عمل المركز هذا العام: "أوكلت لمركز الإعلام القرآني مهمتين أساسيتين في مشروع الدورات القرآنية الصيفية الإلكترونية هذا العام، الأولى كانت في تسجيل الدروس واعدادها وتهيئتها واخراجها بصورة تتلاءم والفئة المستفيدة وهم الطلبة الذي تتراوح أعمارهم من T - 10 سنة، وفعلاً حرصت وحدة الإنتاج المرئي في المركز على اعدادها بصورة ملائمة لأعمار المشاركين ومنها دروس القرآن الكريم، والعقائد والفقه، والأخلاق، والسيرة، كانت هذه المهمة الأولى للمركز".

تابع قائلاً: "اما المهمة الثانية التي أوكلت لوحدة الإعلام الإلكتروني هي نشر تلك الدروس وإيصالها الى الطلبة، وكان قبلها استقبال طلبات التسجيل للمشاركين، وتوزيعها وفرزها على أساتذة المشروع، ومن ثم قامت بتحديد أوقات دروس المشروع ونشرها يومياً على صفحات المعهد في مواقع التواصل الاجتماعي".

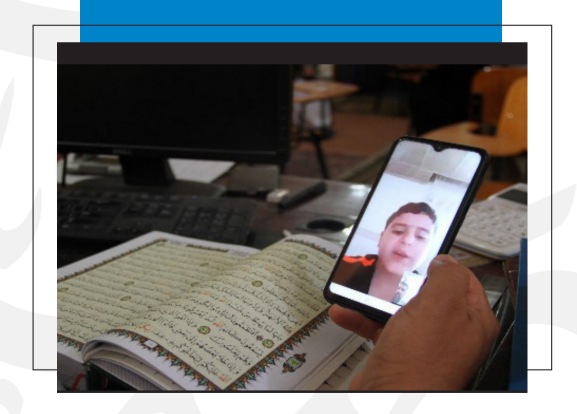






احد أساتذة المشروع الأستاذ على حمد الكلكاوى بين للفرقان آلية التعليم: "تركزت آلية المشروع على فئتين، الأولى هي الصغار التي يتم ارسال الدروس لهم الكترونياً على شكل فيديوهات معدة مسبقاً، اما الفئة الثانية وهم المتوسطة فيتم التواصل مع هؤلاء بشكل مباشر من خلال برامج مخصصة لذلك مثل برنامج (الزوم) من اجل إيضاح بعض المسائل التي تطور من أفكارهم، وحل بعض الإشكاليات او الأسئلة المطروحة من قبلهم ".

مشروع الدورات القرآنية الصيفية يعد من المشاريع المهمة في العتبة العباسية المقدسة، اذ استقبل هذا العام اكثر من ٢٠٠٠ طالب من داخل العراق وخارجه وقدم معهد القرآن الكريم وفروعه في المحافظات خدماته القرآنية للطلبة المسجلين في الدورات، بهدف إنشاء جيل يتمتع بثقافة الثقلين الشريفين، ويكون ذا بناء رصين لا تهدمه عواصف التخلف والأنحراف.



### محاضرات في القرآن الكريم



### محاضرات في الفقه والعقائد



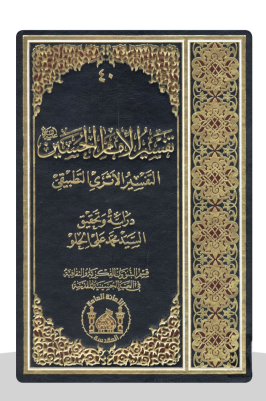
### محاضرات في الأخلاق



### محاضرات في السيرة



# نفسير الاهام الحسين النفسير الأثري النظييفي



مركز علوم القرآن وتفسيره وطبعه

### التأليف

هذا التفسير من تصنيف الإمام الثالث ابي عبد الله الحسين بن علي على الله الدينة المنورة، الله المعلى استشهد في ١٠ محرم سنة ٢١ للهجرة، وقد قام السيد محمد علي الحلورهي بجمعه وتحقيقه.

### وصف هذا التفسير

يجمع هذا الكتاب بين طياته الروايات التفسيرية التي وردتنا عن طريق الامام الحسين لللله، وهو يعد البذرة الأولى في هذا المضمار، قال السيد محمد علي الحلو (هم) في مقدمة التفسير: ((هذه بعض الآيات القرآنية التي فسرّها الإمام الحسين بن علي للله، وهي في الحقيقة أقرب إلى

الأنموذج منها إلى العمل المتكامل، إلّا أننا لا ندّعي أن التفسير هذا قد وقف على جميع ما رواه الإمام الحسين و ما فسره من الآيات القرآنية، بل أن معوقات العمل تقف حائلا دون كمالية هذا المشروع)).

ثم ذكر سبب عدم تكامل هذا التفسير وقلة الروايات الواردة عن الامام الحسين في إذ قال: ((وسيجد القارئ الكريم تبريرا لهذا الجهد غير المتكامل في البحث التالي، و أهمه أن حالة التقية و الحذر التي عاشها الإمام الحسين في و أصحابه و رواة حديثه جعلت من فرص الوصول إلى الحديث الحسيني ضئيلة جدا، حتى ارتكز لدى الكثير أن الإمام الحسين في أقل الأئمة رواية)) ورغم انه رفض هذه القناعة التي تولدت لدى كثير من الباحثين في ان المروي عن الامام الحسين في هو الأقل من بين الائمة في الله غير انه بين

سبب هذه المقولة لو صحت تنزلاً ، فان ذلك يشير الى حجم مظلومية الامام الحسين الفكرية، فقال: ((و إنا و إن كنا غير راضين بهذه القناعة إلا أننا من جهة أخرى لو تنزلنا و قننا بصحة هذا الرأي فإن ذلك يشير بوضوح إلى مظلومية الإمام الحسين في ومحاولة التغييب الفكري، فضلا عن التغييب المفتري الذي عاناه الإمام الحسين إبّان الفترة الأموية و ما تابعها من تعسف عباسي مقيت فرض الحظر على الرواية الحسينية من التداول و التحديث))

ولابد من الإشارة الى ان جامع هذا التفسير قد التزم في نقله للمرويات بالأصول الفنية للعمل إذ لم ينقل الروايات التي لم يذكر في سندها اسم الامام الحسين على صريحاً رغم ان مفهوم السند يشير الى كون الامام الحسين الله متضمن فيها كما لو ورد (عن الإمام الرضا عن آبائه قال رسول الله مالليلية) ولاشك ان عبارة (عن آبائه) يشمل الامام الحسين في لأنه من ضمن وسائط السند الذين يروون عن النبي والسنة أو عن امير المؤمنين ﷺ لان لا يقع تساؤل يشكك في صحة نسبة الرواية من هنا وهناك؛ ولهذا قال السيد المحقق: ((فقد راعينا الروايات التي ذكرت في أسانيدها الإمام الحسين في الله المام الحسين ليتسنى لنا الاقتصار على موارد الرواية المصّرح بها ذكره الشريف ولنكون قد أنجزنا ما وعدنا القارئ إنجازه))

### تسمية هذا التفسير

لقد أطلق المحقق على هذا التفسير عنوان التفسير الاثري التطبيقي، وهو يريد أن يحاكى بهذه التسمية حقيقة هذا السفر وان

الأثر الحسيني الوارد فيه عبارة عن أحاديث تطبيقية للواقع، رغم انه لم يدَّعِ الإحاطة التامة فيه، وعدم استيفائه لهذا المشروع.

وان كون تفسير الإمام الحسين الشاه تفسيرا تطبيقيا واقعيا، يعني اتباع الإمام أسلوب تطبيق الروايات التفسيرية على بني أمية و على آل علي، فما كان من الروايات التي تشير إلى فريق الجنة و أهل الخير و حملة ما كان من فريق السعير و أهل النفاق فهم من اكن من فريق السعير و أهل النفاق فهم بنو أمية و شيعتهم، أي فرض هذا التقابل بنو أمية و شيعتهم، أي فرض هذا التقابل الواقعي الموضوعي لروايات الإمام الحسين حالة من التعرية لمدعيات الأمويين. لذا تعرض في تطبيقاته للواقع الخارجي الذي يعيشه المسلمون، لهذا يمكن أن نطلق عليه بيعيشه المسلمون، لهذا يمكن أن نطلق عليه بي التطبيقي».

كما اطلق عليه باسم التفسير الشهيد نظراً للتغييب الفكري الذي عاناه الموروث الحسيني قال: ((أطلقنا على تفسير الحسين الأشهر الشهيد» لما عاناه من تغييب الأأنه يبقى تفسيرا يعيش بحيوية سيد الشهداء)) خصائص تفسيرا لامام الحسين لللله خصائص تفسيرا الامام الحسين لللله لللها الحسين اللها المسين اللها المناس اللها اللها اللها المناس اللها الها اللها الها الها اللها اللها اللها الها الها اللها الها الها اللها الها اللها اللها الها اللها اللها الها اللها الها الها اللها الها اللها الها اللها الها الها الها الها اللها الها الها

لقد امتاز هذا التفسير بخصائص متعددة قد أشار الى اغلبها السيد المحقق والجامع لهذا التفسير في مطاوى هذا الكتاب منها:

ا. صُنِّفَ هذا التفسير على منهج التفسير الأثري، وهو تضمن ما روي صريحاً عن الامام الحسين بن علي اللها.

اتبع طريقة التفسير الترتيبي للسور فابتدأ بسورة الفاتحة وختم بسورة الإخلاص، غير ان التفسير لم يتناول جميع سبور القرآن الكريم، بل اقتصر على تفسير (٦٨) سورة ، ولم يذكر (٢٦) سورة ولعل سبب ذلك هو

انه لم يعثر على أثر مروي عن طريق الامام الحسين على يرفد تفسير تلك السور القرآنية فأحجم عن ذكرها.

7. لم يذكر الروايات التي لم تصرّح في أسانيدها بذكر الإمام الحسين و ذلك لانه لم يرغب من خلال ذلك في إثارة تساؤلات عن صحة نسبة الرواية للإمام الحسين عن صحة نسبة الروايات الشريف، بل ترك كمّا هائلا من هذه الروايات، مع كونه جازماً من صدورها عن الإمام الحسين في.. مع أن محاولته لهذا الاختصار إدانة واضحة لأنظمة الإلغاء و المطاردة و التهميش التي تزعمها بنو أمية و بنو العباس و من سار على نهجهم.

3.إن التفسير الذي بين أيدينا أطلعنا على حقائق مهمة تتجلى فيها حقيقة الصراع بين الإمام علي والإمامين الحسنين من جهة ومعاوية بن أبي سفيان من جهة أخرى، واوعز وجه الصراع في قلة الروايات التفسيرية الواردة عن الائمة الثلاثة في قبال غيرهم من الأئمة هي إذ ان معاوية قام بكم افواه الروايات المروايات الروايات عن الائمة الثلاثة هي المجال لنقل الروايات عن الائمة الثلاثة المنافية المراوايات عن الائمة الثلاثة المنافية المنافية

٥. يعالج الإمام الحسين على يق تفسيره الشرآني كثيرا من الحالات الاجتماعية، إلا أن تركيزه على الجانب السياسي أكبر حيث تتعرض أكثر روايات التفسير إلى معالجة الواقع السياسي الذي أغرق الأمة بالصراعات العقيمة، و سبّب لها متاهات كثيرة حتى عاشت الأمة الإسلامية آنذاك في تيه فكري أربك كثيرا من مسلمات الثقافة و الوعى الإسلاميين.



## وحدة تحفيظ **القرآن الكريم**



 وللوقوف على تفاصيل عمل هذه الوحدة التقت الفرقان مدير معهد القرآن الكريم الشيخ جواد النصراوي الذي بيّن قائلاً:

سعى معهد القرآن الكريم إلى تأدية رسالته الالهية وهي نشر المفاهيم والافكار الإيمانية التي عمادها القرآن الكريم وتراث أهل البيت ( الله عنه عمادها القرآن الكريم وتراث أهل البيت ( اله عنه على الله عنه على الله عنه على المستطاع.

### الفرقان؛ حدثنا عن رؤية مشروع التحفيظ في معهد القرآن الكريم؟

رؤية مشروعنا في التحفيظ التميّز والريادة والاقتداء بتعاليم القرآن الكريم، والعمل على خدمة كتاب الله العزيز تعلماً وتدبراً بكل الإمكانيات الموجودة، وإعداد جيل يسير بهدي الثقلين الشريفين من ذوي الكفاءة العالية واكتسابهم مهارات متميزة في الحفظ، وتنسيق الجهود المتخصصة على أسس علمية ومهنية، معتمدين على أسس رصينة عمادها كتاب الله وتراث اهل البيت ( المنه المجهود واختيار أساتذة من ذوي الخبرة في الدراسات القرآنية.

### الفرقان: ما أهم أهداف هذا المشروع؟

- التمسك بوصية النبى الأكرم (أنى تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتى اهل بيتى).
  - تهيئة الأجواء المناسبة للطلبة لتعليم كتاب الله تعالى وحفظه.
- المحافظة على أوقات الشباب وملء أوقات فراغهم بما يعود عليهم بالفائدة، وعلى المجتمع بالصلاح.
- انشاء جيل قرآني يسير على نهج الثقلين الشريفين ويحمل رسالة السماء السامية. الفرقان: متى انطلق العمل في هذا المشروع، وما البرنامج الذي أُعد للتعليم فيه؟ انطلق المشروع باختيار الطلبة المتميزين في مشروع الدورات القرآنية الصيفية الذي أقامه المعهد ممن يملكون سرعة في الحفظ كونهم في تلك الدورات تلقوا من أساتذتهم دروسًا في



حفظ الجزء الثلاثين وأتموا حفظه بسرعة وكفاءة أهلتهم للاشتراك في مشروع الحفظ، وفعلاً أُشرك الطلبة في أولى حلقات المشروع وبعد ازدياد الاقبال من الأهالي على تسجيل أبنائهم في هذا المشروع المبارك، وضع المعهد برنامجاً علمياً مفصلاً متضمناً خطة لحفظ القرآن الكريم كاملاً وفي مدة تتراوح ما بين (0-7) سنوات يحفظ فيها الطالب في السنة ٦ أجزاء مقسمة على الأشهر كل شهر ١٠صفحات من الكتاب الكريم، مضافاً إلى برنامج يومي للمراجعة، ووفر المعهد ضمن خطته مكانًا ملائمًا للدراسة فيه جميع وسائل الراحة من صفوف وقاعات مكيفة وأماكن ترفيهية ووجبات طعام يومية، وهدايا للمتميزين في الحفظ، وهدايا تشجيعية عند إكمال حفظ كلّ جزء من القرآن الكريم.

### الفرقان: ما اهم البرامج التي قُدمت في المشروع؟

الختمة القرآنية الرمضانية المرتلة حفظاً: وخلاصة البرنامج أن تصدح حناجر طلبة المشروع بترتيل
 القرآن الكريم حفظاً طيلة أيام شهر رمضان بواقع جزء في كل يوم من أيام الشهر الفضيل.

٧. الحافظ الماهر: أقيم البرنامج في مدينة كربلاء المقدسة بإشراف وحدة التحفيظ في مقر المعهد وقد تضمن اختيار مجموعة من الطلاب المتميزين أشركوا في دروس مكثفة لمدة شهرين متتالين في العطلة الصيفية، حفظوا خلالها جزأين من الكتاب المنير مع مهارات في الحفظ كمعرفة رقم الصفحة والآية وبداية الآيات ونهاياتها وتسلسلها في الصفحات.

٣. أقامت الوحدة دورات تخصصية في أساليب التدريس والتحفيظ لمجموعة من الأساتذة قدمها
 الحافظ لكل القرآن الكريم الأستاذ مهدى الحسيني.

٤. تخريج عشرات الطلاب خلال السنوات الماضية يحفظون أجزاء متفاوتة من الكتاب الكريم.





### الفرقان: هل نظم المعهد مسابقات للطلبة في مشروع التحفيظ من اجل صقل المهارات؟

نعم أقمنا عددًا من المسابقات المتميزة لجميع طلبة المعهد وفروعه في المحافظات وقد كشفت عن مستويات متميزة للطلبة المشاركين، أظهرت حجم المجهود الكبير الذي بذله القائمون على تعليمهم، كما حظيت بإشادة كبيرة من المختصين الذين وصفوها بالوطنية لما قدمه المشاركون مضافاً إلى الجهد التنظيمي العالى، وكان منها:

- المسابقة التأهيلية الأولى سنة ٢٠١٤ وشارك فيها الطلبة الذين يتراوح حفظهم من (١ ١٠) أجزاء، وتهيئتهم للمشاركة في المسابقات الأخرى.
  - ٢. المسابقة التأهيلية الثانية لسنة ٢٠١٧ وشارك فيها الطلبة الذين يتراوح حفظهم من (١ ٢٠) جزءًا.
- ٢. المسابقة القرآنية الرمضانية الخاصة بالحفاظ سنة ٢٠١٨ وشارك فيها الطلبة الذين يتراوح حفظهم من (١ ٣٠) جزءًا.
   الفرقان: هل شارك طلبة المشروع في المسابقات المحلية والوطنية؟

كانت هناك دعوات متتالية من المؤسسات ودور القرآن في العراق من اجل اشراك طلبتنا في المسابقات التي تقام من لدنهم ولكن نحن من حدد الفرصة المناسبة لهم، وتم قبول الدعوات من المؤسسات الأخرى لمشاركة طلاب المشروع في المسابقات المحلية والوطنية بعد ان أصبحوا جاهزين للمشاركة، وبفضل الله تعالى قد حصل العديد من الطلبة على مراكز متقدمة وكان منها:

- ١. المسابقة الوطنية القرآنية الفرقية التي يقيمها مركز المشاريع القرآنية.
  - ٢. مسابقة الثقلين الثالثة التي يقيمها التجمع القرآني في ذي قار.
    - ٣. مسابقة قناة المسار القرآنية.
      - ٤. مسابقة الثقل الأكبر.
      - ٥. مسابقة شهيد المحراب.

ومسابقات أخرى شارك فيها عدد من طلاب التحفيظ وحققوا فيها مراكز متقدمة ايضاً.







### الفرقان: ماذا وفرتم لطلبة المشروع؟

برعاية تامة من العتبة العباسية المقدسة ودعماً منها للمشروع القرآني وفرت الأمانة العامة للعتبة المطهرة جميع الاحتياجات التي تدعم المشروع وتطوره من اجل ابراز طاقات شبابية قرآنية تثري المجتمع وكان من اهم تلك الخدمات:

- توفير قاعات دراسية مفروشة ومكيفة.
  - أماكن ترفيهية لتشجيع الطلبة.
- وجبات طعام يومية مقدمة من مضيف العتبة المطهرة.
  - خطوط نقل للطلاب بآليات حديثة ومكيفة.
- مكافأة مالية تقدم للطلبة بعد اكمال حفظ كل جزء تشجيعاً لهم حتى يستمروا بطريقهم المنير.
- سفرات دينية وترفيهية داخل المحافظة وخارجها كان منها زيارات الاضرحة والمقامات لآل البيت عليهم السلام وزيارات المراجع الكرام ليستلهموا منهم العبر والنصائح، مضافاً للأماكن الترفيهية إلى مدن الألعاب والأماكن الاثرية في البلاد.

## الفرقان: في ظل انتشار جائحة كورونا ومنع التجمعات في العالم اجمع، هل استمر التعليم لهؤلاء الطلاب أو توقف لحين انجلاء الجائحة؟

في عام ٢٠٢٠ اجتاح فيروس كورونا العالم بأسره وتوقفت عجلة الحياة، وبدأت منظمات الصحة والمختصون بالشأن الطبي يقدمون توصيات وارشادات بالتباعد الجسدي ومنع التجمعات تخوفًا من تداعيات الجائحة، لهذا عمد معهد القرآن الكريم من خلال فروعه ومراكزه بأن يتبع إرشادات المرجعية الدينية العليا ولجنة الصحة والسلامة فقرر ان يكون التعليم الالكتروني هو البديل والحل الأمثل للتجمعات، فكانت وحدة التحفيظ هي أولى من قدم الدروس الإلكترونية لطلابه عبر برامج التواصل الاجتماعي من اجل التواصل مع الطلبة وتقديم المعلومة القرآنية والاستمرار بالخطة التي رُسمت لهم والمضي بالعطاء من اجل حفظ الكتاب كاملاً في ظل أي ظرف كان.





### الفرقان: كيف يتم اختيار الأساتذة في مثل هكذا مشاريع التي تحتاج إلى خبرات متقدمة؟

عمد معهد القرآن الكريم إلى أن يكون أساتذة مشروع التحفيظ من ذوي الاختصاص والخبرة العالية في المجال نفسه، ومختصين في احكام التلاوة وفنونها، وركزت إدارة المعهد ايضاً على اشراكهم في ورش تدريسية لتطويرهم بما يناسب هدفها السامي في الحفظ والتطوير.

### الفرقان: بماذا تطمحون مستقبلياً لجعل هذا المشروع الأول من نوعه في العراق؟

يسعى المعهد إلى رسم استراتيجيات مستقبلية واعدة تجعل هذا المشروع أحد المشاريع الرائدة في العراق، كما يطمح إلى زيادة ما يقدمه من مفاهيم قرآنية إيمانية مضافاً إلى طرائق الحفظ وفنونها، وتوظيف التقنية الحديثة في خدمة كتاب الله العزيز يقدم من خلالها للطلبة الدروس التعليمية بهدف زيادة سرعة التحفيظ وسهولة عملية التعلم.









### أهل البيت هي في القرآن:

﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ, وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ ءَامَنُواْ الَّذِينَ يُقِيمُونَ النَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ ﴾

الحلقة الخامسة

69 SALLIE'S CITAIN PAR SE

### مرويات الامامية حول أية الولاية

لقد تناولنا في مقالات سابقة دلالة آية الولاية على أمير المؤمنين في من حيث سبب النزول، ومن حيث اللغة، ومن حيث السياق القرآني، وسنستعرض في هذا المقال دلالة الآية من حيث روايات الامامية في هذا الجانب.

### دلالة الآية على أمير المؤمنين 🕮

ان الروايات عن طريق اهل البيت على الله وردت مستفيضة وصريحة في دلالة آية الولاية على امير المؤمنين ، وسنستعرض في الجملة بعض هذه الروايات وهي كالاتي:

ا. فُرَاتٌ بسنده عَنْ مُحَمَّدِ بَنِ مُسلِم في سؤال سلام الجعفي لابي جعفر عن حديث خيثمة - ... قَالَ سَلَامٌ يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهِ حَعْفر عَنْ عَنْكَ خَيْثَمَةُ عَنْ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ لَّدِينَ آمَنُوا أَنَّ الْآيَةَ نَزَلَتْ فِي عَلِيٌ بَنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ صَدَقَ خَيْثَمَةُ.
 ٢. فُرَاتٌ قَالَ حَدَّثنِي جَعْفَرُ بَنُ أَحْمَدُ [مُحَمَّد] مُعَنَّعنا عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عَطَاء قَالَ: كُنْتُ جَالِساً مَعَ أَبِي جَعْفر في عَيْدِ النَّسُولِ وَالنَّيْةُ وَ عَلَيْ اللَّهِ بَنِ عَبْدِ اللَّه بْنِ عَبْدِ اللَّه بْنِ عَلَى اللَّه عَلَيْ اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه اللَّه عَلَى اللَّه اللَه اللَّه ال

فَدَاكَ هَذَا [ابَّنُ] الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ قَالَ لَا وَ لَكِنَّهُ صَاحِبُكُمْ عَلِيُّ بَنُ أَبِي طَالِبِ ﷺ نَزَلَ فِيهِ إِنَّمَا وَلَيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى آخرِ الْآَيَةُ ....

٣. فُرَاتٌ قَالَ حَدَّثَنِي الْحُسنِينُ بَنُ سَعِيد مُعَنَعَنا عَنَ أَبِي جَعْفَرِ هَا أَنْ رَسُولَ اللَّهِ وَالْكُنْ يُصَلِّي ذَاتَ يَوْم فِي مَسْجِد فَمَرَّ بِهِ مِسْكِينٌ أَنَّ رَسُولَ اللَّه وَالْكُنْ عَلَى اللَّه وَالْكُنْ هَلَ اللَّه وَالْكُنْ بَشَيْء قَالَ نَعَمَ مَرَرَتُ بِرَجُلِ رَاكِع فَأَعْطَانِي خَاتَمَهُ وَ أَشَارَ بِيَدِهِ فَإِذَا هُو عَلَيُّ [بَنُ أَبِي مَرَرُتُ بِرَجُلِ رَاكِع فَأَعْطَانِي خَاتَمَهُ وَ أَشَارَ بِيَدِهِ فَإِذَا هُو عَلَيُّ [بَنُ أَبِي مَرَرُتُ بِرَجُلِ رَاكِع فَأَعْطَانِي خَاتَمَهُ وَ أَشَارَ بِيَدِهِ فَإِذَا هُو عَلَيُّ [بَنُ أَبِي مَرَرُتُ بِرَجُلِ رَاكِع فَأَعْطَانِي خَاتَمَهُ وَ أَشَارَ بِيَدِهِ فَإِذَا هُو عَلَيْ [بَنُ أَبِي طَالِب هَا إِنَّا وَلِيُكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا اللَّهِ اللَّهِ بَنِ مُعَمِّد بَنِ اللَّهُ مِنْ يُعَلِي اللَّهُ بَنِ مُحَمَّد بَنِ اللَّهُ مِنْ مُعَمَّد بَنِ اللَّهُ بَنِ مُحَمَّد بَنِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى اللَّه عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّه اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ

3. فُرَاتٌ قَالَ حَدَّثني الْحُسَيْنُ [بْنُ سَعِيد] مُعَنَعَنا عَنْ جَعْفَر ﴿ إِنَّهَا إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا نَزَلَ وَنَزَلَ وَنَزَلَتَ] فِي عَلِي بْنِ أَبِي طَالِب ﴿ وَلِيكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا نَزَلَ وَنَزَلَ وَنَزَلَتَ إِنْ محمد بن عباد الخثعمي ﴿ وَوَى كذلك قريب منه حديث علي بن محمد بن عباد الخثعمي ﴿ وَوَى كذلك قريب منه حديث علي بن محمد بن عباد الخثعمي ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

٥. في احتجاج امير المؤمنين على اصحاب الشورى قَالَ: نَشَدۡتُكُمُ اللَّهُ، أَ فِيكُمۡ أَحَدٌ، نَزَلَتۡ فِيهِ: إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ الْآيَةَ غَيۡرِي؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ لَا. وفي الهداية الكبرى في جوابه اللخوارج قريب منه، وكذا في الخصال عن مكحول ذكره الله للنعين منقبة من مناقبه كان منها قريب من ذلك.

آ. الكليني بسنده عَنْ زُرَارَةَ وَ آخرين عَنْ أَبِي جَعْفَر هُ قَالَ: أَمْرَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ رَسُولُهُ بِوَلَايَةِ عَلِيٌّ وَ أَنْزَلَ عَلَيُه – إِنَّما وَلَيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ...
 ٧. الكليني بسنده عَنْ أَحْمَد بَنِ عيسَى قَالَ حَدَّثني جَعْفَرُ بَنُ مُحَمَّد عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّه عَلَيْ فَيْ قُولِه عَزَّ وَ جَلَ يَعْرِفُونَ نَعْمَةُ اللَّه ثُمَّ يُنْكُرُونَها قَالَ لَلَّا نَزَلَتْ إِنَّما وَلَيُّكُمُ اللَّه وَ رَسُولُه وَ النَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكاةَ وَ هُمْ راكَعُونَ الْجَنْمَعَ نَفَرٌ مِنْ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّه يَلِيُّ فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض مَا تَقُولُونَ فِي هَذِهِ اللَّه وَقَالَ بَعْضُهُمْ إِنَّ كَفَرْنَا الْبَيْكُمُ اللَّه عَنْ عَمْد الدينَة فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض مَا تَقُولُونَ فِي هَذِهِ اللَّه يَرْبُونَ هُونَا عَنْ هُمَا الْبَعْضُهُمْ إِنْ كَفَرْنَا اللَّه يَنْكُرُونَها قَالَ بَعْضُهُمْ إِنْ كَفَرْنَا عَلَى اللَّه عَنْ اللَّه عَلَيْ الْمَنْ أَبِي طَالِب فَقَالُوا قَدْ عَلَيْا فَيما أَمْرَنَا قَالَ فَنَزَلَتَ هُذِه عَلَى اللَّه يُعْرِفُونَ يَعْرِفُونَ يَعْمِ وَلَا وَ لَكَنَّا الْبَنَ أَبِي طَالِب فَقَالُوا قَدْ عَلِياً فِيما أَمَرَنَا قَالَ فَنَزَلَتَ هُذِه عَلَى اللَّه يُعْرِفُونَ يَعْنِي وَلَاية عَلِي بُنِ عَمْ الْكَافِرُونَ نِعْمَة اللَّه ثُمَّ يُنْكُرُونَها يَعْرِفُونَ يَعْنِي وَلَاية عَلِي بُنِ الْمَولَى الْمَوْلُونَ نِعْمَة اللَّه ثُمَّ يُنْكُرُونَها يَعْرِفُونَ يَعْنِي وَلَاية عَلِي بُنِ الْمَالِدِ وَ أَكَثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ بِالْوَلايَة.

فالروايات السابقة صريحة وواضحة في دلالتها.

### دلالة الآية على الائمة على

ثم ان بعض الروايات صرحت بان معنى آية الولاية هم الائمة المنادة عنها:

ا. في تفسير العياشي عن المفضل عن أبي جعفر في في قوله:
 «إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رُسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا» قال: هم الأئمة هالسَّد.
 ٢. في الكافي للكليني عَنْ زُرَارَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ فَي قَالَسَأَلْتُهُ

عَنْ قَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَ جَلَ وَ ما ظَلَمُونا وَ لكِنْ كانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلَمُونَ قَالَ إِنَّ اللَّهُ تَعَالَى أَعْظَمُ وَ أَعَزُّ وَ أَجَلُّ وَ أَمْنَعُ مِنْ أَنْ يُظْلَمُ وَ لَكِنَّهُ خَلَطَنَا بِنَفْسِهِ فَجَعَلَ ظُلْمَنَا ظُلْمَهُ وَ وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَا عُلُولً - خَلَطُنَا بِنَفْسِهِ فَجَعَلَ ظُلْمَنَا ظُلْمَهُ وَ وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَنَا وَلاَيْنَا عُلَيْتُهُ حَيْثُ يَقُولُ - إِنَّما وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا يَعْنِي الْأَمْهَ مَنَّا ....

إِسْدَ وَيِيْكُمْ اللَّهُ عَنِ الْحُسَيْنِ بَنِ أَبِي الْعَلَاءِ قَالَ: قُلْتُ لاَبِي عَبْدِ اللَّهِ هَا اللَّهِ هَمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ هَمُ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَ أَطِيعُوا اللَّهُ وَ أَطِيعُوا اللَّهُ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ قَالَ وَ هُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَ إَنَّمَا وَلَيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ المَّدُونَ. الصَّلاة وَ يُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَ هُمْ راكَعُونَ.

فالروايات السابقة تنص على دلالة الآية على الائمة الاثني عشر وهم الاوصياء على الذين طاعتهم مفترضة، وربما يستفاد من هذه الروايات التعارض مع التي قبلها، ولكن بالرواية الاتية سيرتفع الاشكال.

### أمير المؤمنين وأوصياؤه عليه محاور آية الولاية

الله عَزَّ وَ جَلَّ - إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا قَالَ إِنَّمَا اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ - إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللهُ وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا قَالَ إِنَّمَا وَ رَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا قَالَ إِنَّمَا وَ رَسُولُهُ وَ الْذَينَ آمَنُوا يَعْنِي عَلِيًّا وَ أَوْلَادَهُ اللَّاتُ عَلَيْ إِلَى يَوْمِ وَرَسُولُهُ وَ الَّذِينَ آمَنُوا يَعْنِي عَلِيًّا وَ أَوْلَادَهُ اللَّائِمَةَ عَلَيْ إِلَى يَوْمِ الله وَ رَسُولُهُ وَ اللَّذِينَ يَقيمُونَ الصَّلاةَ وَ يَوْمَ الله عَزَّ وَ جَلَّ فَقَالَ النَّذِينَ يُقيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَ هُمْ راكعُونَ وَ كَانَ أَمِيرُ اللَّوْمَنِينَ عَلَيْ فِي صَلاةِ الظَّهْرِ - الى ان قال - فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِيهَ هَذِهِ الْآيَةَ وَ صَيَّرَ الظَّهْرِ - الى ان قال - فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِيهَ هَذِهِ الْآيَةَ وَ صَيَّرَ فَهُمْ راكِعُونَ وَ هُمْ راكِعُونَ ...

والحاصل مما تقدم ان روايات الامامية تنص على كون آية الولاية نازلة في حق امير المؤمنين ، لكن دلالتها في الائمة المالية، وهم جميعهم مصاديق هذه الاية.

## الخطاط محمد الحسني المشر فا و مي



حاوره: عماد العنكوش

المشرفاوي حلَّ ضيفًا على مجلة الفرقان وأجرت معه الحوار الآتي:

الفرقان: حدثنا عن بدايتك مع الخط العربي؟
بدايتي مع الخط العربي كانت قبل ١٢ عامًا، فعندما كنت صبيًا وتمر علينا أيام محرم الحرام الذي انطلقت موهبتي منه وبفضل الإمام الحسين (الله عنه) حيث إني عرفت الخط العربي بسببه، إذ كان لدينا موكب نقدم به الخدمات لزائري سيد الشهداء، ونستدعي خطاطًا يخط لنا يافطات تعريفية وأحاديث توعوية لأهل البيت (الله وعبارات حسينية، فصابني الفضول وسألته كيف تخط وما نوع الخط الذي تكتب فيه؟ بقي يسرد لي أنواع الخطوط وكيفية الخط إلى آخره، فتولعت كثيرا بهذا الفن العريق واحسست بأن لدي القدرة على الخط، ولكن لا أعرف الخطوط وأدواتها وكيفية رسم الحروف، على الخط، ولكن لا أعرف الخطوط وأدواتها وكيفية رسم الحروف،

محمد ياسين سعدون الحسني المشرفاوي من مواليد ذي قار ١٩٩٢/٢/٣ عاش وترعرع في مدينة كربلاء المقدسة وينتمي لعائلة دينية عانت من النظام البائد لموالاتهم لآل البيت للله بدأ مشواره مع الخط العربي منذ صباه فجمعته الصدفة مع احد الخطاطين حيث كانت له أول خطوة تشجيعية لتكون نقطة انطلاقته نحو عالم الفن لتخط لنا انامله الذهبية لوحات فنية ترسم بريشة الإبداع المتقن، أما من كان صاحب الفضل الأكبر عليه فعلى لسانه: "الفضل يعود لسيدي ومولاي أبي الاحرار الإمام الحسين (للله فلاه لم أكن"، حتى أصبح من الخطاطين البارزين بين أقرانه ووصل الى ما عليه الآن في فن الخط العربي، إذ تجد مخطوطاته الفنية في أبرز الأماكن الدينية والإسلامية وأروقة الاضرحة المقدسة في العراق وخارجه، الخطاط محمد



بدأت بشراء بعض الكراسات التعليمية لتعلم الخط العربي وكان التعلم ذاتيًا إلى أن وصلت إلى ما أنا عليه الآن، ونحمده على عطاياه وأرجو أن أوفق لهذه الخدمة الجلية. الضرقان: لوعرفت لنا فن الخط والكتابة في كلمات فماذا تقول؟ سأعرف لكم الخط العربي من لسان سيدي ومولاى إمام الخطاطين أمير المؤمنين على بن أبى طالب (المليلة) حين قال "الخط الحسن يزيد الحق وضوحاً" ومن هذا المنطلق انطلق العرب إلى العناية بالخط العربى ولا سيما عند كتابة القرآن الكريم، كما يمكنني أن أعرف الخط العربي بأنه فن وتصميم للكتابة التي تستعمل الحروف العربية، وتتميز بأشكال هندسية مختلفة من خلال التداخل والتركيب. المضرقان: من هو الخطاط الذي تأثرت به من الخطاطين الكبار؟ تأثرت بالمدرسة البغدادية الأصيلة وعميدها المرحوم الخطاط الكبير "هاشم محمد البغدادي"، لأن الكراسة الأولى التي اطلعت عليها كانت له (رحمه الله)، بعدها زاد إعجابى وتأثرى بالخطاط الكبير جاسم النجفى (حفظه الله) حيث تعلقت بكتاباته الرائعة سيواء في الاضيرجة المقدسة او حتى عناوين الكتب وغيرها فكلما وقع نطرى على توقيع جاسم تهفو روحى لخطه من حيث لا أعلم بسبب جمال حرفه. الضرقان: ما أهم الأعمال التي قمت بإنجازها، وما مشاريعك المستقبلية؟ من أهم الأعمال التي قمت بإنجازها هي المشاركة بخط المصحف الشريف المطبوع في العتبة العباسية المقدسة، حيث كان لنا الشرف العظيم بالمشاركة في خط مصحف العتبة

العباسية المقدسة الذي كان بحرف الأستاذ القدير حميد السعدى (وفقه الله)، ليكون أول مصحف يطبع ويخط بأنامل عراقية خالصة وبجهود العتبة العباسية المقدسة، وايضاً أهم اعمالي التي اعدها أروع لحظات حياتي هي خط الكسوة الشريفة لمرقد المولى ابى الفضل العباس روحى له الفداء، حيث يستمر العمل فيها على مدار العام والتحضير لكسوة شهرى محرم الحرام وصفر الخير وتتخللها المناسبات الدينية من ولادات ووفيات الأئمة ( الكليوة اضع فيها اهم الخطوط المستخدمة وهو خط الثلث لما يحمله من صبغة إسلامية وطواعية التشكيل، وفي بعض الأحيان خط النسخ، وهذا العمل يمر بمراحل متعددة لتكون الكسوة جاهزة لتنشر في اروقة الصحن المطهر، منها تحضير النصوص المراد كتابتها واستخراجها من أمهات الكتب المعتبرة لدينا، بعدها يتم العمل على خطها بما يتناسب مع المكان بأشكال فنية متنوعة، بعدها يتم إرسال الخط إلى اللجنة المشرفة على الكسوة الشريفة المتمثلة بالأستاذ الحاج كاظم عبد الحسين عبادة، وبعد الموافقة على النصوص والتشكيل يتم ارسالها إلى شعبة التطريز والخياطة حيث الجهود الجبارة على إخراج الخط كما خطّه الخطاط بأبهى صورة وأتم الدقة، وبهذا تُعد العتبة العباسية المقدسة أول من بدأ بالكسوة الشريفة في العتبات المقدسة داخل العراق وخارجه ويتم تجدید الکسوة کل عام بأبهی صورة فنیة، كما ننجز المخطوطات التي تناط لنا من الإدارة كعناوين الكتاب والمطبوعات بأنواعها مضافاً إلى المشاركة في فقرة قراءة مخطوطة بتراكيب صعبة بأحد اكبر المسابقات القرآنية

وهي المسابقة الفرقية الوطنية، كما انشأنا موقعًا الكترونيًا تحت عنوان (مركز النقطة للخط العربي) الذي يعد الأول في العالم الإسلامي، حيث يقدم للمصممين والمهتمين بشأن الخط العربى مخطوطات الثقلين الشريفين القرآن الكريم والعترة الطاهرة (ﷺ)، جاء ذلك بعد أن وجدنا الساحة الفنية تفتقر للمخطوطات الحسينية فبادرنا بمساعدة العتبة العباسية المقدسة وإشراف معهد القرآن الكريم بإنشاء موقع يضم مخطوطات بتشكيلات عديدة وبدقة عالية، والموقع يستقبل اعمال الخطاطين كافة لمن يود إرسال لوحاته الفنية ونحن نقوم بمعالجتها وتنزيلها بدقة عالية، كي يتسنى للمصممين العمل عليها كما يوجد في الموقع حقل خاص للبحوث الخطية لمن لهم باع وشأن بالدراسات الخطية والبحوث، وهناك الكثير من المشاريع المستقبلية تصب في مصلحة الخط العربي وخدمة الثقلين الشريفين القرآن والعترة الطاهرة (ﷺ)، نرجو من الله ان يقدرنا ونقدم ما لدينا في خدمة المذهب الشريف. الفرقان: كلمة أخيرة توجهونها للعتبة العباسية المقدسة وماهو مدى تأثير المكان على ابداعك؟ العتبة العباسية المقدسة المتمثلة بسماحة المتولى الشرعى حجة الإسلام والمسلمين السيد أحمد الصافي (دام عزه) هي من وجدت الخطاط المشرفاوي، وهي من وفرت له مكان إبداعه وهي من صدرت المشرفاوي للعالم فشكراً للعتبة الطهرة وإدارتها الموقرة وأسأل الله التوفيق لجميع خدمة أبى الفضل العباس روحى فداه.





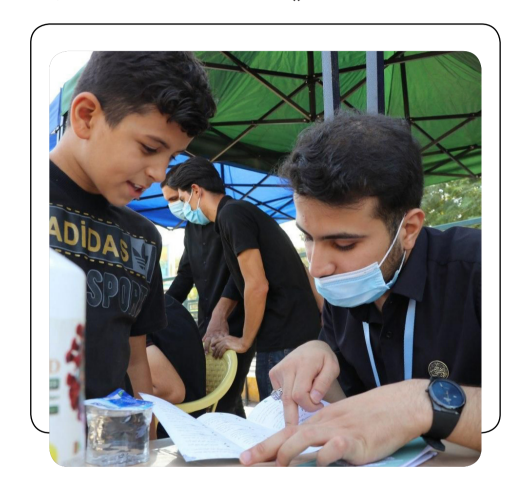








# يقيم فرع معهد القرآن الكريم في النجف الأشرف مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين في ذكرى استشهاد الرسول الأكرم(ﷺ)



استمراراً بمشروعه التعليمي والمعرفي، وتعليم القراءة خالية من الاخطاء في الزيارات المليونية، أقام معهد القرآن الكريم/ فرع النجف الأشرف التابع لقسم شؤون المعارف الإسلامية والإنسانية في العتبة العباسية المقدسة، مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين في ذكرى استشهاد سيد الكائنات الرسول الأعظم محمد (ريال المعلم)، وسط إجراءات وقائية مشددة تفادياً من انتشار فيروس كورونا.

المشروع شهد إقبالًا مميزًا من لدن الوافدين صوب مرقد أمير المؤمنين (الملكم)، تلقوا في مراكزه تعاليم القراءة الصحيحة لسورتي الفاتحة والإخلاص مضافاً إلى اذكار الصلاة من قبل اساتذة أكفاء.

الزائرون عبروا عن شكرهم للعتبة العباسية المقدسة متمثلة بمعهد القرآن الكريم، لأهمية هذا المشروع في تعليم القراءة الصحيحة الخالية من الخطأ مع أذكار الصلاة التي تعد شرطاً لصحة هذه الفريضة.

مسؤول الفرع السيد مهند الميالي بين للفرقان قائلاً: "انطلاقاً من قول صاحب الذكرى الاليمة الرسول الاعظم ( الحيركم من تعلم القرآن وعلمه )، اقام فرعنا عدة مراكز من مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين توزعت على محاور متعددة من محافظة النجف الأشرف المؤدية إلى مرقد سيد الأوصياء أمير المؤمنين ( المنها ) المعزى في ذكرى استشهاد رسول الله ( المنها عليه القراءة الصحيحة الخالية من الاخطاء ".

موضعاً: "ان المشروع شهد اقبالاً كبيراً من لدن الوافدين إلى مدينة أمير المؤمنين عليه السلام، وتلقوا فيه تعليم قراءة سورة الفاتحة وقصار السور واذكار الصلاة، من قبل اساتذة مختصين في الشأن القرآني وعلومه المباركة، جاء ذلك ضمن برامج معهد القرآن الكريم ومساعيه الرامية نحو نشر ثقافة القرآن الكريم بين افراد المجتمع كافة".









### فرع معهد القرآن الكريم في الهندية يقيم ندوة فرآنية وسط إجراءات وقائية



مضياً للأمام نحو هدفه السامي لإيصال رسالة السماء الحقة، وتحقيق مراده وهو نشر اريج الثقلين الشريفين ليُشم عبق الكتاب المنير في كل مكان من أرض البلاد، أقام معهد القرآن الكريم – فرع الهندية التابع للعتبة العباسية المقدسة، ندوة قرآنية تحت عنوان (تعانق الإصلاح بين القرآن الكريم والإمام الحسين (المليخ))، قدمها الأستاذ الدكتور علي عبد الفتاح الحسناوي، واتخذت فيها إجراءات وقائية وتباعد مكاني في ظل انتشار جائحة كورونا.









افتتحت الندوة بتلاوة للقارئ حسين الحسيني، اعقبها الشروع بمحاور الندوة التي تناولت الأمور الأساسية لخروج الحسين ( الله الله وكان أهمها القرآن الكريم وتعاليمه التي كان لها الأثر الكبير في تعزيز ثورة كربلاء، ومازال العالم يعيشها الى الآن لأنها بنيت على مبادئ قرآنية وسنة نبوية كريمة تدعو الى الله ونبذ الظلم والطغيان.

الفرقان التقت مسؤول الفرع السيد حامد المرعبي والذي بين تفاصيل ذلك قائلاً: "فرعنا مستمر بإقامة هكذا ندوات وربط مواضيع اهل البيت (ﷺ) مع القرآن الكريم يأتي ضمن موضع هم عدل القرآن الكريم ولابد من الجمع بينهم لناتقي بنقطة واحدة الا وهي دين الله القيم وتعاليمه السامية، فأقام فرع الهندية عدة ندوات بهذا الخصوص للنيل من أعداء الثقلين، وبيان علم اهل البيت وتفسيرهم لكتاب الله لأفراد المجتمع وايصال هذه الرسالة لجميع الفئات". موضحاً: "ان هذه الندوة أقيمت تحت عنوان الإصلاح الذي منه انطلق سيد الشهداء بنهضته العظيمة التي اتخذت من القرآن هداية، كما راعينا الظروف الصحية في هذه الندوة المباركة من لبس الكمامات والقفازات والتباعد الجسدي، تخوفاً من تداعيات كورونا والتزاماً بإرشادات المرجعية الدينية والجهات المختصة".

يذكر ان الندوة حضرها جمع من المؤمنين والأساتذة والمهتمين، وحظيت بتغطية من قتاة القرآن الكريم التابعة لمجموعة قنوات كربلاء الفضائية.



## لصريقة الإتقار في حفك القرآن



إنّ حفظ القرآن الكريم والعمل به يُعد من أفضل الأعمال المُقرِّبة إلى الله ، والتي تعمل على تقويم سلوك الانسان وجعله إنساناً مستقيماً في تعامله مع الحياة ومواجهة ظروفها بقلب تملؤه الطمأنينة والسلام الداخليّ المتولد من الطاقة الروحانية التي يبعثها القُرآن الكريم في قلب حامله، وكذلك لما يحوي القُرآن الكريم من دروس وإرشادات وعبر لجميع العصور. ومن أراد أن يحفظ القُرآن الكريم بإتقان عليه أن يلتزم بما يلي من النصائح ويعمل على تطبيقها: يلتزم بما يلي من النصائح ويعمل على تطبيقها:

عملية الحفظ، فمهما سعى الإنسان واجتهد فإنّه لا ينتفع منه إذا لم يتحقّق الإخلاص فيه، فيصبح عمله هباءً منثوراً، ولقد أشار القرآن الكريم إلى هذه النقطة بالآية المباركة: ﴿ قُلُ هَلَ نُنبَّئُكُمُ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا \* الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَهُمْ يَخْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعًا ﴾ (سورة الكهف: الآيتان ١٠٣–١٠٤). فعندما يربط الإنسيان أعماله بالله فإنّها لا تضيع أبداً، بل تثمر وتزيد بركتها، فقد قيل: (ما كان لله ينمو). بل تثمر وتزيد بركتها، فقد قيل: (ما كان لله ينمو).

هذا الطريق المبارك الذي لا يناله إلَّا ذو حظ عظيم، وكذلك عليه أن يتنافس في حفظه مع أقرانه المؤمنين، فهو من أجلِّ وأعظم الأعمال، وقد قال الله تعالى في كتابه المحكم: ﴿ وَفِي ذُلكَ فَلْيَتَنَافَس الْمَتَنَافسُونَ ﴾ (سورة المطففين الآية ٢٦). ٣. من أهم الأمور التي يجب على حافظ الـقُـرآن الكريم الانتباه إليها: هي ضرورة الالتزام والعمل بالأحكام والتوجيهات الإلهية الموجودة فيه، حتى يكون مثالاً لقول الإمام الصادق (عليه السلام): «الحافظ للقُرآن العامل به مع السَّفُرة الكرام البررة» (الكافي، الشَّيخ الكُلينيّ: ٢٠٣/٢). ٤. اختيار المكان المناسب؛ يلعب هذا العامل دوراً كبيراً في حفظ القرآن الكريم، حيث كلّما كان المكان هادئاً جميلاً سوف ينعكس انعكاسا رائعاً في نفس الحافظ وروحيّته، وتتجلّى في حفظه السَّكينةُ والاطمئنانُ. ٥. اختيار الزمان الملائم للحفظ؛ حيث يُفضّل لمن يريد أن يحفظ القُرآن أن يختار الوقت المناسب له حيث يكون فيه صافي الذهن غير مشتّت التركيز،

ويستحسن أن يكون وقت السُّحَر. ٦. الحفظ بطريقة الترتيل؛ فإنّ الحفظ بهذه الطريقة يعمل على ترسيخ الآيات بصوت جميل، ومن ثُمَّ يستشعر عظمة الآيات، ويترك شعوراً رائعاً لدى الحافظ، فقد قال الله تعالى في كتابه العزيز: ﴿ وَرَتِّل الْقُرْآنَ تَرْتيلا ﴾ (سورة المزمل، اية٤)، ولا يستطيع الحافظ أن يُتقن هذه الطريقة إلّا بكثرة الاستماع الى القُرّاء المعروفين بالصوت الجميل والقراءة الصحيحة للآيات المباركة، فإذا لم يعمل بهذه الطريقة صَعُبَ عليه الحفظُ. ٧. الحفظ بطريقة فهم الآيات عن طريق التّفسير؛ حيث إنّ من أهم مينات هنه الطريقة أنَّها تجعلُ حافظُ القرآن الكريم مُتمكِّنًا منَ الحفظ بسهولة؛ فهي تَذَلُّلُ لَهُ صعوبةَ الحفظ، وتُهيِّئُهُ لمواجهة صعوبات وعوائق حفظه واستذكاره، ومن الميّزات الأخرى لهذه الطريقة أنَّها تزيدُ الحافظَ معلومات واسعةً منَ العلوم الدّينيّة والدنيوية عن طريق الاستعانة بالتّفسير لفهم معاني الآيات.

٨. ضرورة المراجعة بعد الحفظ وتكرار الآيات لكي تترسّخ في ذهن الحافظ، فمن ترك المراجعة نسى الحفظ. والمراجعة بمعنى أنّ يخصّص يوميّاً وقتاً لقراءة المحفوظات السّابقة، وكذلك عليه الانتبام إلى الآيات المتشابهة والتركيز عليها؛ حتى لا يكون عُرضة للاشتباه. ٩. أن يكون الحفظ بصورة منتظمة، فالحفظ المنتظم القليل خيرٌ من المتقطّع الكثير، فقد روى عن رسول الله (سَيَّالُهُ): «... وإنَّ أحبّ الأعمال إلى الله ما دام وإن قُلُّ» (ميزان الحكمة - محمد الريشهري - ج٣ - الصفحة ٢١٢٥). ١٠. الحفظ خطوة بخطوة لمن يجد صعوبةً في الحفظ حتّى يسهل عليه الحفظ، وعليه التّركيز في الآيات المراد حفظها حتّى لا ينشغل بشيء آخر. ١١. يُفضّل الاقتصار على طبعة واحدة من المصحف الشّريف، حتّى لا يتشتّت ذهن الحافظ. ١٢. ومن يجد صعوبةً في حفظ القُرآن الكريم؛ عليه الارتباط بالأستاذ النّاصح الخبير، حتّى يستعين به في حفظه ويرجع له في كلّ الأمور.

## مستمرون رغم الجائحة



## مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين ينطلق وسط إجراءات وقائية مشددة

بعد ان ضربت الجائحة العالم بأسره وتوقف كل شيء وبدأت عجلة الحياة تتلاشى شيئًا بعد شيء، وصرخات منظمة الصحة العالمية تتعالى بصوت واحد "ابقوا في منازلكم وتباعدوا في الأجساد فذلك خير لكم من الهلاك"، بدأت حينها العتبة العباسية المقدسة بدعم الكوادر الطبية بكل ما اوتيت من قوة وبتنظيم عال، وتتبع وصايا المرجعية الدينية العليا وإرشادات وزارة الصحة العراقية، الا انها لم تتوقف عن مشاريعها الرائدة الخدمية منها والأخرى المعرفية، فاتخذت بذلك إجراءات تطابق ما نادت به الجهات الطبية، فكان لأحد مؤسساتها نصيب من تلك المشاريع، إنه معهد القرآن الكريم، الذي عمد إلى ان يكون التعليم في مقره الكترونياً من اجل الاستمرار بدوره المميز والتواصل مع طلبته المسجلين ضمن مشاريعه، وما ان أتت الزيارة الأربعينية لسيد الشهداء وبدأ السير المليوني يتجه صوب كربلاء، أطلق معهد القرآن الكريم في العتباسية المقدسة، مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين في عامه الثامن على التوالي وسط إجراءات وقائية مشددة، احترازاً من انتشار جائحة كورونا.

افتتحت أولى مراكز المشروع في محافظة المثنى، حيث شرع فرع المعهد هناك بتعليم القراءة الصحيحة لسورة الفاتحة وقصار السور واذكار الصلاة، للزائرين الوافدين صوب كربلاء لإحياء مراسم زيارة الأربعين، متخذين إجراءات وقائية مشددة من تعقيم الأماكن ولبس الكمامات والقفازات وتطبيق شروط الصحة والسلامة.

وبعد أن بدأ الزحف يتواصل إلى باقي المحافظات افتتحت فروع المعهد مراكزها التعليمية في محافظة النجف الأشرف وبابل وقضاء الهندية وكربلاء المقدسة وبغداد، وبتنظيم عالي المستوى وبإجراءات وقائية مشددة، وبمشاركة أكثر من ٢٢٦ أستاذاً على محاور متعددة تتجه صوب قبلة الأحرار كربلاء الحسين، يقدمون فيها تعاليم الكتاب العزيز ضمن قراءة صحيحة من قبل أساتذة اكفاء يتقنون فنون التلاوة وأحكامها، مشددين على قراءة سورة الفاتحة لأنها عماد الصلاة ومن دونها لن تقبل الصلاة، وقدم المراكز ايضاً تعليم بقية اذكار الفريضة وتعاليم الدين الحنيف التي أوصى بها كتاب الله وعترته اهل بيته.

ولتفاصيل أكثر التقت الفرقان بمدير معهد القرآن الكريم الشيخ جواد النصراوي الذي بين قائلاً: "برغم ما يمر به العالم وبلدنا العزيز من انتشار لفيروس كورونا، أقمنا هذا العام مشروع تعليم القراءة الصحيحة للزائرين، وسط عدة إجراءات وقائية تحفظ سلامة الزائرين والأساتذة في المراكز التعليمية من عدوى الفيروس، منها ارتداء الكمامات والقفازات وتعقيم الأماكن والايدي والتباعد الجسدي الذي يقلل من انتشار الجائحة".

مؤكداً: "ان المعهد عازم على إقامة هذا المشروع كونه يهدف إلى نشر ثقافة القرآن الكريم خصوصاً عند حضور التجمع المليوني من المؤمنين لزيارة سيد الشهداء، الذي شهد في أعوامه السبعة الماضية تسجيل أكثر من مليون مستفيد، مضافاً إلى ان صحة الصلاة تتوقف على القراءة الصحيحة وهذا ما نهدف



إليه، فبعض المؤمنين الذين لم يكملوا مشوار تعليمهم الدراسي وكبار السن هؤلاء الفئة المستهدفة من التعليم في المشروع، فتنتشر مراكز التعليم في أغلب المحافظات من خلال فروع المعهد في المثنى، والنجف الأشرف، وبابل، وقضاء الهندية، ومركز مدينة كربلاء، وبغداد". مسؤول فرع النجف الأشرف السيد مهند الميالي بين للفرقان كيفية الاحتراز الطبي من الجائحة: "كما في كل عام أقمنا مشروع تعليم القراءة الصحيحة في المحافظة للزائرين الوافدين إلى كربلاء، ولكن ما يميز هذا العام هو الالتزام الصارم كما عبرت عنه المرجعية الدينية العليا والجهات المختصة في الشأن الصحي، بالإرشادات الطبية والالتزام بالتوجيهات الصحية لوزارة الصحة والجهات المعنية"

مؤكداً: "ان جميع الأساتذة في مراكز التعليم المنتشرة ملتزمون بارتداء الكمامات والقفازات والتعفير المستمر والتباعد الجسدي، التي توزعت على محاور متعددة من محافظة النجف الأشرف التي تتجه صوب كربلاء المقدسة".



من جانبه بين مسؤول فرع بابل السيد منتظر المشايخي للفرقان أساليب التعليم التي اتخذت في المشروع هذا العام: "كما اعتاد فرعنا على إقامة هذا المشروع المبارك منذ ثمانية أعوام وتعليم الزائرين المتجهين إلى سيد الشهداء (الملل) القراءة الصحيحة لسورتي الفاتحة والإخلاص واذكار الصلاة، ولكن هذا العام يختلف عن بقية الأعوام كون بلدنا العزيز يمر بظروف صحية خطرة ضربت العالم بأسره، فقررنا ان يكون التعليم مماثلًا للتوصيات والإرشادات الطبية اتخذ فيه التباعد الجسدي ولبس أدوات الوقاية ضد الفيروس، وحددنا فئات معينة للتعلم منها كبار السن الذين لا يتقنون القراءة والكتابة والصغار منهم، بأساليب تعليمية مميزة قدمها أساتذة المشروع في المحافظة".



موضحاً: "أفتتح فرعنا عدة مراكز تعليمية انتشرت على اغلب الطرق المؤدية صوب الحسين ( الملل في المراكز تابعت التعليم بمشاركة ٢٠ استاذاً، بشكل موسع لان بابل تعتبر هي البوابة الرئيسية لمحافظة كربلاء المقدسة لكون جميع الزائرين الذين يسكنون المحافظات الجنوبية والوسطى يسلكون هذه الطريق للوصول الى مبتغاهم الحسين ( الملل )".



أحد البراعم الصغار الذين حرموا اكمال دراستهم تحدث للفرقان وهو يشكر معهد القرآن الكريم على هذا المشروع المبارك ويقول: "إني حرمت اكمال التعليم وانا في مرحلة الرابع الابتدائي بدواعي الحالة المعيشية ولم أتمكن القراءة والكتابة بالشكل المطلوب وفي الاختبار لم أتمكن ايضاً من اتقان قراءة سورة الفاتحة وقد أخطأت في موارد عدة من السورة وصحح لي الأساتذة ما أخطأت به وتمكنت من تصححيه".

الزائرون عبروا عن شكرهم للعتبة العباسية المقدسة متمثلة بمعهد القرآن الكريم لاهتماهم بالمشاريع القرآنية التي تزود المؤمنين بالغذاء الروحي ومن بينها هذا المشروع المبارك الذي يعد من المشاريع التعليمية المهمة إذ يكسب أهميته من تعليم التلاوة الصحيحة الخالية من الخطأ مع أذكار الصلاة التي تعد شرطاً لصحة هذه الفريضة.









### جمود إعلامية رافقت المشروع:

بجهود مميزة وكبيرة رافق مركز الإعلام القرآني فعاليات المشروع من خلال التغطيات المستمرة لمراكز تعليم القراءة الصحيحة في المحافظات وكان منها كربلاء المقدسة والمثنى والنجف الأشرف وبابل وبغداد وقضاء الهندية بالإضافة الى توثيق هذه التغطيات ونشرها من خلال المواقع الإلكترونية وعلى صفحات التواصل الاجتماعي، مضافاً الى تصميم مطوية تخص المشروع توضح الأخطاء الشائعة لدى الناس، وزعت على الزائرين الكرام، أعدت فيها المواضع التي يقع فيها عامة الناس بالخطأ من سورة الفاتحة وسورة الإخلاص والاذكار التي تخص الصلاة، بتصميم جميل يميز مواضع الصح من الخطأ وتحديدها بألوان تميز تلك الأخطاء وتسهل القراءة لدى الجميع ويستطيع الزائر الكريم ان يستفيد من هذه المطوية ويعلم غيره لسهولته.

وفي تصريح لمسؤول مركز الإعلام القرآني مصطفى الدعمي بين فيه للفرقان: رافقت هذا المشروع جملة من الجهود الإعلامية لعل اولها في تصميم البوسترات التي تحث المؤمنين للدخول في مراكز تعليم القراءة المنتشرة على الطرق المؤدية الى كربلاء بالإضافة الى تكفل المركز بتصميم مطوية تعريفية للأخطاء الشائعة وقد تولى المركز إعداد وتصميم هذا المطوية بشكل واضح وسلس حتى يستطيع الجميع الافادة منه. مضيفاً: مع انطلاق المشروع استنفر المركز جميع الجهود من اجل مرافقة ذلك الجهد القرآني من خلال التغطية الإعلامية المستمرة



وتوثيقها والهدف منها هو نشر هذه الثقافة القرآنية وايضاً نشر ثقافة التعلم والتحري بأن تكون الصلاة صحيحة وهذا الامر معكوس على صحة هذه الفريضة وبالتالي اخرجنا لمن يتحرج السؤال، هذا الامر مما يقبل عليه الكثير من الزوار وانه امر حسن ومهم ولابد لكل زائر ان يتحقق من صحة صلاته، فكانت هذه بعض الجهود التي رافقت عمل المشروع وإن شاء الله يسعى المركز لخدمة هذا المشروع بكل ما امكن وهناك افكار ستطبق بالمستقبل القريب بما يخدم تعليم سورة الفاتحة وكذلك قصار السور.



















والكسل وفقدان الهمة ولا يعرف السبب وراء ذلك الشعور.

ولو تفحصنا السيرة الذاتية للرجال الذين حول وجود هدف واضح ورؤية للكون والانسان احدثوا تغييراً كبيرا على مستوى التاريخ في هذه الدنيا بل هناك غاية يجب ان يصل البشرى نرى انهم كانوا يتمتعون بالهمة والاجتهاد والحافز الكبير للعمل والانجاز الْإنسَانُ إنَّكَ كَادِحٌ إلى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلاقِيهِ ترى ما الفرق بين النموذ جين الاول والثاني ؟؟ ) و (﴿ أَفَحَسِبْتُم أَنَّمَا خَلَقَنَاكُمْ عَبَثاً وَأَنَّكُمْ

كثير من الناس يعيشون حالة من الخمول اغلب الدراسات العلمية الحديثة وقبلها القرآن الكريم وسيرة المعصومين عليهم السلام بل وحتى غاية خلق الانسان تتمحور لها الانسان كما في قوله تعالى (يًا أُيُّهَا

إِلَّيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ اغلب ما يفهم من الآيات انها تشير الى نهاية الرحلة اما للكون او الانسان بل تتعدى الى وصف هذه النهاية وما بعدها من الجزاء من وصف يوم الحساب او الجنة والتنعم بها او النار (اجارنا الله واياكم منها) والعقاب بها .

اذاً هذا المحور المهم وهو الهدف الذي يدفع الانسان للعمل والتحرك والانجاز فكلما



كان للإنسان هدف كبير كان حافزه أكبر وتحركه نحو هذا الهدف أسرع.

هنا تبيّن لنا الفرق بين من يعيش الخمول والكسل ومن يعيش الهمة والعمل هو وجود الهدف لذلك على الانسان ان يخطط او يضع له اهدافا على المستويات كافة سواء المستوى العبادى او الاجتماعي او الشخصى وغيرها من مجالات الانسان في هذه الدنيا بشرط التوزان بين هذه المستويات جميعا بمعنى اخر أن الانسان قد يضع هدفًا كبيرًا في مجال العمل مثلاً وهدفا صغيرا في جانب آخر، العبادي مثلا لذلك سيعيش حالة من عدم الاتزان الروحي بل وحتى الاجتماعي والفكري ، والسبب في ذلك ، هو إن الانسان له جوانب متعددة كثيرة ولو اردنا ان نمثلها فنقول: كما ان للميزان طرفين ولكي يتحقق التوازن بينهم يجب ان يتوازن الطرفان كذلك للإنسان عدد من الاطراف (الروحي او العبادي والمالي والاجتماعي والصحي) لذلك ينبغى وضع هدف لكل طرف وتحقيق التوازن بين الاطراف كي لا يميل طرف عن اخر مما يسبب له التعثر او عدم السير على جادة الصواب والحق وعدم الانحراف نحو الدنيا وملذاتها بشكل كبير وترك الجانب العبادي والروحي له.

والبعض قد يقول هذا جهد كبير وتعب وعمل شاق. نعم هو كذلك لكن الراحة والجائزة التي سيحصل عليها من بعد ذلك لا تقدر

بثمن فللإنجاز والنجاح والفوز طعم خاص لا يمكن وصفه ومن تذوّق طعم النجاح والفلاح يعرف لذة وحلاوة ذلك الطعم. وأود أن أشير الى شيء مهم جداً هنا عند وضع الهدف يجب أن تكون صورة الهدف واضحة ودقيقة لكي يعرف الانسان الى اين يسير والى اين يريد ان يصل وكيف يصل؛ لأن الهدف العام الفضفاض لا يوصلنا الى شيء بل لعله يشتتنا اكثر، ولنتعلم طريقة بسيطة ومهتعة جدا لرسم الاهداف من خلال خطوات بسيطة جدا ولنفترض الهدف على المستوى الدراسي لطالب في المرحلة الإعدادية وعلى هذا المثال فقس:-أ-اغمض عيني واجلس في مكان هادئ واقرأ شيئًا من القرآن الكريم يبعث في نفسك الهدوء والسكينة.

ب-تخیل انك عبرت بالزمن الى ٥ سنوات وأنت الان تنظر الى نفسك بعدها وكأنه مشهد من فیلم على الشاشة

ت-انت الآن تشاهد نفسك بعد هذه السنين وقد تحققت كل احلامك واكملت دراستك بامتياز وتفوق ولم يكن هناك اي عائق يحول بين تحقيق نجاحك .

ث-اعط للمشهد الذي في خيالك صورة واضحة ملونة ومعبرة وحقيقة بل حتى الوان الملابس التي تلبسها كي تكون الصورة بأدق واوضح ما يمكن.

ج-الان ما شعورك ؟؟؟ اكيد شعور غامر بالفرح والسرور والفخر

ح-ابق لمدة دقائق وتأمل وانت مستمتع بهذا المشهد العظيم

خ-كرر هذا التمرين عدة مرات كي يتحول من مجرد حلم الى هدف مصحوباً بالشعور الجميل

د-ثم قسم الهدف الكبير الى خطوات يومية صغيرة ونفذ الخطوات الصغيرة يومياً

هذا كل ما تحتاج اليه لرسم هدف واضح وكبير وقابل للتنفيذ ، وبالطريقة نفسها ارسم بقية الأهداف وخطط لها بكل المجالات الحياتية الأخرى، وفي الختام اليك قاعدة النجاح في تحديد الاهداف .

وهنا لابد من الاشارة الى مواصفات الهدف:

- يجب أن يكون الهدف محددًا.

- يجب أن يتمتع الهدف بالمرونة اي امكانية التعديل والاستجابة للمتغيرات البيئية المحيطة بك بدون تغيير نوع الهدف.

- يجب ان يكون واقعيا وقابلا للتطبيق.

- يجب ان يكون قابلا للقياس اي ممكن ان نقيس مستوى التقدم بالهدف

محدد بزمن لا مفتوح لان تحديد فترة
 الانجاز مهمة جدا للعمل

في الختام لا تنسَ قوله تعالى ﴿ وَابْتَغِ فِيمَا اتَّاكَ اللُّهُ الدَّارُ الآخِرَةَ وَلا تَتسَ نَصِيبَكَ مِنْ الدُّنْيَا ﴾.



# 

من كتاب قصص القرآن للشيخ ناصر مكارم الشيرازي

لقد اشتد الصراع بين موسى (اللله وأصحابه من جانب، وبين فرعون وأنصاره من جانب آخر. ووقعت حوادث كثيرة، لا يذكر القرآن عنها كثيراً في هذه الفقرة، ولتحقيق هدف خاص يذكر القرآن أن فرعون قرر قتل موسى (الله لله انتشار دعوته وللحيلولة دون ذيوعها، لكن المستشارين من (الملا) من القوم عارضوا الفكرة.

يقول تعالى: ﴿ وقال فرعون ذروني أقتل موسى وَليدع ربّه ﴾.

نستفید من الآیة أنّ أكثریة مستشاریه وبعضهم علی الأقل كانوا یعارضون قتل موسی، لخوفهم أن یطلب (المیلینی) من ربّه نزول العذاب بساحتهم، لما كانوا یرون من معجزاته وأعماله غیر العادیة، إلّا أنّ فرعون یصر علی قتله مهما كانت النتائج.

وبالطبع، فإنّ سبب امتناع (الملاً) عن تأييد فكرة فرعون في قتل موسى غير معلوم، فهناك احتمالات كثيرة قد يكون بعضها أو كلّها صحيحة... فقد يكون الخوف من العذاب الإلهي كما احتملنا – هو السبب. وقد يكون السبب خشية القوم من تحوّل موسى (اللّه على استشهاده إلى هالة مقدّسة، وهو ممّا يؤدي إلى زيادة عدد الأتباع والمؤمنين بدعوته.

البعض الآخر من المقربين لفرعون ممن لا يميل إليه، كان يرغب ببقاء موسى ( الله عن حتى يشغل فكر فرعون دائماً، كي يتمكن هؤلاء من العيش بارتياح بعيداً عن عيون فرعون، ويفعلون ما شاؤوا من دوم رقابته.

### أخاف أن يبدّل دينكم

وقد استدل فرعون على تصميمه في قتل موسى ( الملي الله الأوّل الأوّل الأول كما دو طابع ديني ومعنوي، والآخر ذو طابع دنيوي ومادي، فقال الأول، كما

يحكي القرآن ذلك: ﴿إِنِّي أَخَافَ أَن يبدّل دينكم﴾. وفي الثّاني: ﴿ أُو أَن يظهر في الأرض الفساد﴾.

فإذا سكت أنا وكففت عن قتله، فسيظهر دين موسى وينفذ في أعماق قلوب أهل مصر، وستتبدل عبادة الأصنام التي تحفظ منافعكم؛ وإذا سكت اليوم فإن الزمن كفيل بزيادة أنصار موسى ( اللله واتباعه، وهو أمر تصعب مجاهدته في المستقبل.

والآن لنر كيف كان رد فعل موسى (طلي ) والذي يبدو أنّه كان حاضر في المجلس؟

يقول القرآن في ذلك: ﴿ وقال موسى إنّي عذت بربي وربكم من كلّ متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ﴾.

قال موسى (طلي هذا الكلام بقاطعية واطمئنان يستمدان جذورهما من إيمانه القوي واعتماده المطلق على الله تعالى، وأثبت بذلك بأنه لا يعتز أو يخاف أمام التهديدات.

### أتقتلون رجلاً أن يقول ربّي الله!

من هنا تبدأ مرحلة جديدة من تاريخ موسى ( الله فرعون. المرحلة التي نقصدها هنا تتمثل بقصة (مؤمن آل فرعون) الذي كان من المقربين إلى فرعون، لكنه اعتنق دعوة موسى التوحيدية من دون أن يفصح عن إيمانه الجديد هذا، وإنّما تكتم عليه واعتبر نفسه من موقعه في بلاط فرعون أمكلفا بحماية موسى ( الله الله ) من أي خطر يمكن أن يتهدد من فرعون أو من جلاوزته.

فعندما شاهد أنّ حياة موسى في خطر بسبب غضب فرعون، بادر بأسلوبه المؤثر للقضاء على هذا المخطط. يقول تعالى: ﴿وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه أتقتلون رجلاً أن يقول ربّى الله ﴾. أتقتلوه في

حين أنَّه: ﴿ وقد جاءكم بالبينات من ربِّكم ﴾. هل فیکم من یستطیع أن ینکر معاجره، مثل معجزة العصا واليد البيضاء؟ ألم تشاهدوا بأعينكم انتصاره على السحرة.

فكروا جيداً، لا تقوموا بعمل عجول، تحسّبوا لعواقب الأُمور وإلّا فالندم حليفكم... ثم إنّ للقضية بعد ذلك جانبين: ﴿ وإن يك كاذبا فعليه كذبه وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم ﴾.

إنّ حبل الكذب قصير كما يقولون- وسينفضح أمره في النهاية إذا كان كاذباً، وينال جزاء الكاذبين، وإذا كان صادقاً ومأمُّوراً من قبل السماء فإنّ توعده لكم بالعذاب حاصل شئتم أم أبيتم، لذا فإنّ قتله في كلا الحالين أمر بعيد عن المنطق والصواب.

ثم أضاف: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَهَدى مَنْ هُوَ مُسۡرفُ كَذَّابُ ﴾.

فإذا كان موسى سائراً في طريق الكذب والتجاوز فسوف لن تشمله الهداية الإلهية، وإذا كنتم أنتم كذلك فستحرمون من هدايته. ولم يكتف (مؤمن آل فرعون) بهذا القدر، وإنّما استمرّ يحاول معهم بلين وحكمة، حيث قال لهم كما يحكى ذلك القرآن من أنّه قال لهم أن بيدكم حكومة مصر الواسعة مع خيراتها ونعيمها فلا تكفروا بهذه النعم فيصيبكم العذاب الالهي. ﴿ يا قوم لكم الملك اليوم ظاهرين في الأرض فمن ينصرنا من بأس الله إن جاءنا ﴾.

ويظهر أنّ هذا الكلام أثر في حاشية فرعون وبطانته، فقلّ من غضبهم وغيظهم، لكن فرعون لم يسكت ولم يقتنع، فقطع الكلام بالقول: ﴿قال فرعون ما أريكم إلَّا ما أرى ﴾ وهو إني أرى من المصلحة قتل موسى ولا حلّ لهذه المشكلة سوى هذا الحل.

ثمّ إنني: ﴿ وما أهديكم إلّا سبيل الرشاد ﴾ (٤٦).

### التحذير من العاقبة!

كان الشعب المصرى آنذاك يمتاز نسبياً بمواصفات التمدّن والثقافة، وقد اطّلع على أقوال المؤرخين بشأن الأقوام السابقة، أمثال قوم نوح وعاد وثمود الذين لم تكن أرضهم تبعد عنهم كثيراً، وكانوا على علم بما آل إليه مصيرهم.

لذلك كلَّه فكّر مؤمن آل فرعون بتوجيه أنظار هؤلاء إلى أحداث التأريخ وأخذ يحذرهم من تكرار العواقب الأليمة التي نزلت بغيرهم، عساهم أن يتيقظوا ويتجنّبوا قتل موسى (﴿ لِلْكُمْ ) يقول القرآن الكريم حكاية على لسانه: ﴿ وقال الذي آمن يا قوم إنَّى أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب).

ثم أوضح مراده من هذا الكلام بأننى خائف عليكم عن العادات والتقاليد السيئة التي كانت متفشّية في الأقوام السالفة. ﴿مثل دأب قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم).

لقد نالت هذه الأقوام جزاء ما كانت عليه من الكفر والطغيان، إذ قتل من قتل منهم بالطوفان العظيم، وأصيب آخرون منهم بالريح الشديدة، وبعضهم بالصواعق المحرقة، ومجموعة من الزلازل المخرّبة.

ولكن ينبغى أن تعلموا أنّ ما سيصيبكم ويقع بساحتكم هو من عند أنفسكم وبما جنت أيديكم: ﴿وما الله يريد ظلماً للعباد﴾.

ثم أضاف: ﴿ ويا قوم إنَّى أخاف عليكم يوم التناد﴾ أي يوم تطلبون العون من بعضكم البعض، إلَّا أصواتكم لا تصل إلى أي مكان. وفي كلّ الأحوال، لقد قام مؤمن آل فرعون بعمله من خلال الوسائل التي وقفنا عليها آنفاً، فانتهى إلى اجهاض مخطط فرعون في قتل موسى (﴿ لِللِّهُ )، أو على الأقل وفّر الوقت الكافي في تأخير تنفيذ هذا المخطط إلى أن استطاع موسى (المليلة) أن يفلت من الخطر.

لقد كانت هذه مهمّة عظيمة أنجزها هذا الرجل المؤمن الشجاع، الذي انصب جهده في هذه المرحلة الخطيرة من الدعوة الموسوية على إنقاذ حياة كليم الله (﴿ لِللِّهُ ): وكما سيتضح لاحقاً من احتمال أن هذا الرجل ضحى بحياته أيضاً في هذا السبيل.

### الكلام الأخير

في آخر مرحلة يزيل مؤمن آل فرعون الحجب والأستار عن هويته، إذ لم يستطع التكتم ممّا فعل، فقد قال كلّ ما هو ضرورى، أمّا القوم من ملاً فرعون، فكان لهم كما سنرى ذلك-قرارهم الخطير بشأنه!

الله تبارك وتعالى لم يترك عبده المؤمن المجاهد وحيداً وإنّما: ﴿فوقاه الله سيئات ما مكروا ﴾ (٤٨).

إنّ التعبير ب﴿سيئات ما مكروا﴾ يفيد أنّهم وضعوا خططاً مختلفة ضدّه... ترى ما هي هذه الخطط؟

في الواقع، إنّ القرآن لم يذكرها بل تركها مجهولة، لكنّها حتماً- لا تخرج عن ألوان العقاب والتعذيب ينزلونه بالرجل قبل أن يحل به القتل والإعدام، إلَّا أنَّ اللطف الإلهي أبطل مفعولها جميعاً وأنجاه منهم.

تفيد بعض التفاسير أنّ مؤمن آل فرعون انتهز فرصة مناسبة فالتحق بموسى ( ( ( وعبر البحر مع بني إسرائيل. وقيل أيضاً: أنَّهُ هرب إلى الجبل عندما صدر عليه قرار الموت، وبقى هناك مختفياً عن الأنظار. ومن الطبيعي أن لا يكون هناك تعارض بين الرأيين، إذ يمكن أن يكون قد هرب إلى الجبل أولاً، ثمّ التحق ببنى إسرائيل.

ومن ثم رغبة فرعون في الاطلاع على إله موسى كما سنتعرف على ذلك في القسم القادم.

## مرتعًا لِلشيطان!

هل سافرتَ يومًا في نُزهة إلى حديقة أو بُستان؟ هل شاهدت أطفالًا يلعبون؟ هل كنت في مع عائلتك في السفرة؟ هل كان معكم أطفال لعبوا في البستان؟ ثُمّ ماذا؟ هل أكلتم الطّعام والفاكهة؟ هل شعرتم بوسع المكان؟ هل أحسستُم بالرّاحة والتّرويح عن النّفس؟

إذا كانت الجوابات بـ (نعم) فهذا هو معنى الرَّتْع والمُرتَع (ينظر: المخصّص، ابن سيده (ت٤٥٨): ٢٨٨/٢-٢٨٩)، والمكان الذي ذهبتم إليه يسمّى (مَرتَع)، ووردتُ هذه الكلمة في القُرآن الكريم بإحدى اشتقاقاتها فعلًا مضارعًا (يَرَتَعُ)، في قصة النّبيّ يوسُف (اللِّيِّ)، عن لسان إخوته مُخاطبين أباهم النّبيُّ يعقوبَ ( اللِّي )، قال تعالى: ﴿ قَالُوا يَا أَبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنَّا عَلَى يُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَاصِحُونَ \* أَرْسِلُهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُ لَحَافظُونَ﴾ (سورة يوسُف لللِّج: الآيتان ١١ و١٢).

ومن ثُمَّ؛ هل للشّيطان مَرتَع؟! أعنى: هل يخرج الشيطان في نُزهة؟ هل يأكل ويشرب ما لذِّ وطاب؟ هل له فاكهة يأكلها؟ هل يلعب في أرض خضراء كما نحن نلعب؟ هل يشعر بالرّاحة في نفسه كما نحن؟

يبدأ الشيطان مع ابن آدم من الصِّغَر، فترى هذا المسكين يولَّدُ طفلًا رضيعًا، لا يدرى أنّ وراءه شيطانًا يتربّصُ به! لذا نجد في أحكام الإسلام أنّ من المستحبّات الأذان في الأذن اليمنى للمولود والإقامة في اليسرى، فإنّ ذلك عصمةٌ من الشّيطان الرّجيم (ينظر: منهاج الصّالحين، السّيّد السّيستانيّ (دام ظلّه): ١١٧/٢ (مسألة ٣٨٧)). هذه أوّل خطوة في منع الشيطان من تأسيس مرتّع له! ماذا يعني؟ يعني أنّ اللعين يسعى لتأسيس مرتع له في كُلّ إنسان مُنذ ولادته إلى وفاته، كيف لا وقد أقسم بعزّة الله أن يقعد في طريق النّاس؛ ﴿قَالَ فَبعزَّتكَ لْأَغُونِنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادُكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ﴾ (سورة ص: الآيات ٨٣-٨٢)، وفي موضع آخر من القُرآن الكريم يحكى ما توعّد به إبليس؛ ﴿ قَالَ أَنْظِرُني إِلَى يَوْم يُبْغَثُونَ \* قَالَ إِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظَرِينَ \* قَالَ فَبِمَا أَغُويْتَنِي لَأَفْغُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ \* ثُمَّ لَاتِينَّهُمْ مِنْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمِن

خُلْفهمْ وَعَنْ أَيْمَانهمْ وَعَنْ شَمَائلهمْ وَلا تَجدُ أَكْثَرُهُمْ شَاكرينَ ﴾ (سورة الأعراف: الآيات ١٤-١٧).

ثُمّ يَكبُرُ ذلك المولود شيئًا فشيئًا؛ وهو في سنيٌّ عُمُره الأولى؛ لا يبذل معه الشيطان جهدًا كبيرًا، بل مع أبويه، فتراه يُوقعُ بينهما البغضاءَ، ويحثّهما على الكلام البذيء! لماذا؟

لأنّ الطَّفل صحيفةٌ بيضاء؛ وأداة الكتابة فيها حَوَاسُّهُ؛ عَيناهُ وأُذَّناهُ. فإذا لم يسنع الشيطانَ أن يُوقعَ بين الأبوين؛ فقد خُسرَ هذه الجولة، لكنَّهُ لا يملُّ ولا يكلُّ عن الغواية! فريثما يكبر ذلك الطَّفل فيصبح غلامًا يافعًا يدخل مرحلة التّكليف الشّرعيّ، وتبدأ معه مرحلة المراهقة؛ تلك المرحلة الَّتِي يخطِّط لها إبليسُ مُنذُ الصِّغَرِ؛ فإذا فشل بفعل التّربية الصّحيحة للوالدين- أتى من منفذ آخر! ما هو؟ الصّديق... نعم: الصّديق.

يتَّخذ الشَّيطان صديقَ السُّوء مُنفذًا للشابِّ المستقيم؛ فإذا انجرفَ الشابُّ ربحَ الشّيطانُ هذه المرحلة؛ وقد يحصل العكس!؟ نعم؛ يمكن بسهول أن يخسر إبليس هذه المرحلة أيضًا؛ ذلك بأن يكون الأبوان سَيِّدَى الموقف، مُبادرَين لمساعدة ولدهما، يُعاملانه برفُق ولُطف؛ لأنَّ مرحلة المراهقة صعبة وحسّاسة جدًّا، فإذا نجحَ الوالدان وخسر إبليس هذه المرحلة أيضًا- فهل يكُفّ عن ولدهما؟

يُتابِع ويُتابِع، فيأتى إلى الشَّابِّ عن طريق النِّساء، فتراهُ يلعبُ في نفسه ويحثّه على ركوب المعاصى؛ فإذا استجاب الشَّابُّ لإبليس فقد ربح إبليسُ وخسر الشَّابِّ؛ أمَّا إذا رفض الشَّابِّ العروض المُعْرية لإبليس فقد فاز هُو بالمرحلة، ولا سيّما إذا اتّخذ ما يحرز معه نصف دينه؛ وهو الزُّواج؛ فإذا اختارَ زوجةً صالحةً تُعينُهُ على دينه ودُنياه- خسر إبليسُ وخُسئَ. تُرى هل يكفّ عنه بعدها؟

يبدأ بمحاولة تخريب تلك العلاقة بين الزّوجين، أو بين الزوج وأمّه وأبيه، وأخواته وإخوته، فيجعل الزّوج الشّابّ بين المطرقة والسّندان؛ ويجعل الزُّوجة ترتابُ وتُشكِّك بزوجها وتبحثُ في أسراره؛ فَتُوقَدُ لذلك





أحمد سالم إسماعيل

نارُ الفِتنة، ويحدثُ ما يحدثُ! ويرافق كلّ ذلك حالاتٌ من الغضب، الّذي هو جمرةٌ تُوقدُ نارًا تحرقُ كُلّ ما أمامهاً؛ رُوِيَ عن الإمام أبي جعفر الباقرِ (ﷺ): «إِنَّ هَذَا الْغَضَبَ جَمْرَةٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، تُوقَدُ فِي قَلْبِ ابْنِ اَدَمَ، وإِنَّ أَحَدُكُمْ إِذَا غَضِبَ احْمَرَتْ عَيْناًهُ وانْتَفَخَتْ أَوْدَاجُهُ ودَخَلَ الشَّيْطَانُ فِيهِ، فَإِذَا خَافَ أَحَدُكُمْ ذَلِكَ مِنْ نَفْسِهِ فَلْيَلْزَمِ الأَرْضَ فَإِنَّ رِجْزَ الشَّيْطَانِ لَيْذَهَبُ عَنْدُ ذَلكَ» (الكافِ: كتاب الإيمان والكفر، باب الغضب، الحديث ١٢).

كلّ ذلك لِيُخرّبَ بين الزّوجينِ ويهدم بنيان الأسرة من أساسه القائم على المودّة والرّحمة؛ اللتين وهبهما الله تعالى المودّة والرّحمة؛ اللتين وهبهما الله تعالى المرّوجيّة؛ قال تعالى: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَات لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (سورة الرّوم: الآية ٢١)،

وتجنَّبًا لكلّ مُنغّصات الحياة؛ جعلَ الإسلامُ شرطًا مُهمًّا في الزّواج؛ هو (الدّين)، فأهمّ شيء في الرّجل هو دينُهُ؛ وأفضلُ من ذلك أن يكون دَينًا صاحب تَقوَى؛ وفي ذلك أرشد الإمامُ الحسنُ المُجتبى (المِنِيُّ) رَجُلًا جاءَ يستشيرُهُ في تزويج ابنته؟ فقال (المِنِيُّ): «زَوِّجُها مِن رَجُلٍ دَينًا صاحب تَقوَى؛ وفي ذلك أرشد الإمامُ الحسنُ المُجتبى (المِنِيُّ) رَجُلًا جاءَ يستشيرُهُ في تزويج ابنته؟ فقال (المِنِيُّ): «زَوِّجُها مِن رَجُلٍ تَقِيِّ، فإنّهُ إِنْ أَحَبُها أَكرَمَها، وإنْ أَبغضَها لَم يَظلِمُها» (مكارم الأخلاق، الشّيخ رضيّ الدّين الطّبرسيّ (ق٦هـ): ٢٠٤).

وجعل الإسلام في الزّوجة شُرطُ الدّين أيضًا: ففي رواية عن الإمام الباقر ( ﴿ قَالَ رَسُولُ اللّٰهِ ( عَلَيْ) : مَن تَزَوَّجُ امرأةً لا يَتَزَوَّجُها إلّا لَهُ وَكَلّهُ اللهُ اللهِ اللهِ الدّينِ» ( تهذيب لا يَتَزَوَّجُها إلّا لَهُ وَكَلّهُ اللهُ اليهِ، فَعَلَيكُم بِذاتِ الدّينِ» ( تهذيب الأحكام، الشّيخ الطّوسيّ (ت34هـ) : ج٧، باب اختيار الأزواج، الحديث (١/١٥٩٢)).

فإذا أوقع الشّيطان بين الزّوجين، عند تُذتظهر مزيّة صاحب التّقوى على غيره من الرّجال، وتظهر مزيّة ذات الدّين على غيرها من النّساء. أيُّها الزّوج: ليس من الدّين والتّقوى أن تضرب زوجتك؛ وليس من الدّين أن تحرمها نفقتها؛ وليس من الدّين أن تتأمّر عليها عادًا إيّاها خادمة لك؛ فإذا فعلتَ شيئًا من ذلك ونحوه فأنت لست بصاحب دين وتقوّى، فانظُر أين تضعُ نفسك؟؟

أيتها الزّوجة: ليس من الدّين أن تُخبِري بأسرارِ زوجك وتجعليها (علكةً) في أفواه صديقاتكِ وليس من الدّين الدّين أن تتجسّسي على زوجكِ وليس من الدّين أن تتبغّضين إليه ولا تترفّقي به الوليس من الدّين أن تتبغّضين إليه ولا تترفّقي به الوليس من الدّين أن تعبئي بأيّة كلمة تُسهم في خراب العلاقة بينكما أو تُسبّب جمودها وبرودها الفإذا فعلت شيئًا من ذلك ونحوه فلستِ من ذوات الدين والتقوى، فانظُري أين تضعين نفسكِ ؟ هلّ يكفُّ الشّيطان بعد ذلك؛ كلاً.

يستمر ويستمر حتى يبلغ عمر ابن آدم أربعين سنةً؛ فإذا كان مُستقيمًا فهنيئًا له على ما قضاه من الجهاد الأكبر بمحاربة الشيطان ومجاهدة نفسه الأمّارة بالسّوء؛ وإن لم يكن كذلك فقد أصبح (مرتعًا للشّيطان) وكيف يرجو بعدها أن يهتديّ؟ إلّا أن تُدرِكَهُ رحمةُ الله وينقذه لُطفُ رَبِّه.



# تأثير الصلاة في تربيةِ الفرد والمجتمع

إنّ الصلاة أفضل وسيلة مؤثرة تربط بين الإنسان وخالقه، وإذا أُقيمت على وجهها الصحيح ملأت القلب بحبّ الله واستطاع الإنسان بتأثير أنوارها أن يتجنّب الذنوب والتلوّب بالمعصية، ولذلك ورد التأكيد في آيات القرآن الكريم عليها، ومن ذلك ما ورد في قوله تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلُوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسَطَى وَقُومُوا للَّهُ قَانتينَ ﴾ [البقرة: ٢٣٨].

وقد يحسب البعض أنّ هذا التأكيد على الصلاة ضرب من التعسير، ولربّما منع ذلك الإنسان من القيام ببعض واجباته كالدّفاع عن نفسه في مثل ظروف القتال الصّعبة.

في حين أنّ في هذا الكلام اشتباه كبير، فالإنسان في مثل هذه الحالات وغيرها أحوج إلى تقوية معنويّاته من أي شيء آخر، لأنّه إذا ضعفت معنويّاته واستولى عليه الخوف والفزع فإنّ هزيمته تكاد تكون حتميّة، فأيُّ عمل أفضل من الصّلاة والاتّصال بالله القادر على كلّ شيء وبيده كلّ شيء، وكان خير شاهد لنا عندما كان الإمام الحسين اللي وأصحابه في يوم عاشوراء ففي ظلَّ تلك الظروف الصعبة والعسيرة، ترى الحسين الله ينطق بالرّضا والتسليم للظروف التي أحاطت به؛ لأنّه يعيش ظروفاً معنويّة عالية، إنّه موحّد لله عقديّاً وعمليّاً؛ إذ تمثل الصلاة التي أقامها الإمام الحسين اللل في يوم

الحسينية في د الالاتها ومعانيها، وعلى أي حال فإن أهميّة الصلاة وتأثيرها الإيجابي الكبير في حياة الانسان في الحضور والاستعداد الروحي بين يديّ الله عزّ وجلّ، فلا شكّ في أنّ الصّلاة إذا رُوعيت معها آدابها الخاصّة وحضور القلب فيها فإنّ لها تأثيراً إيجابيّاً عظيماً في حياة الفرد والمجتمع، وبإمكانها أن تحل الكثير من المشاكل وتطهّر المجتمع من الكثير من المفاسد، وتكون للإنسان في الأزمات والشدائد خير معين، كما إن حكمة الصلاة وفلسفتها وأسرارها نجدها بحديث جامع منقول عن الإمام الرضا ( اللي الد سُئل عنها فأجاب بما يلى: «إن علة الصلاة أنّها إقرار بالربوبية لله عز وجلّ، وخلع الأنداد، وقيام بين يدى الجبار جل جلاله بالذل والمسكنة والخضوع والاعتراف، والطلب للإقالة من سالف الذنوب، ووضع الوجه على الأرض كل يوم إعظاماً لله عزّ وجلّ، وأن يكون ذاكراً غير ناس ولا بطر، ويكون خاشعاً متذللا، راغباً طالباً للزيادة في الدين والدنيا مع ما فيه من الإيجاب والمداومة على ذكر الله عزّ وجلّ بالليل والنهار، لئلا ينسى العبد سيده ومديره وخالقه فيبطر ويطغى، ويكون في ذكره لربّه وقيامه بين يديه زاجراً له عن المعاصى ومانعاً له عن أنواع الفساد» (وسائل الشيعة، ج٣، ص٤).

عاشوراء مع أصحابه معْلَماً مهمًا من معالم النهضة

### فوائد الصّلاة:

بالرغم من أن فائدة الصلاة لا تخفى على أحد، لكن التدفيق في متون الروايات الإسلامية يدلنا على لطائف ودقائق أكثر في هذا المجال، نذكر هنا بعض الفوائد منها:

أولاً: إنَّ الصلاة وسيلة لغسل الذنوب والتطهر منها، وذريعة إلى مغفرة الله؛ لأنّ الصلاة كيف ما كانت تدعو الإنسان إلى التوبة وإصلاح الماضي، ولذلك فإننا نقرأ في حديث عن النّبي الأكرم (عَلَيْ) إذ سأل بعض أصحابه: «لو كان على باب دار أحدكم نهر واغتسل في كل يوم منه خمس مرات أكان يبقى في جسده من الدرن شيء؟ قلت لا، قال: فإنّ مثل الصلاة كمثل النهر الجاري كلما صلّى كفرت ما بينهما من الذنوب» (وسائل الشيعة، ج٣، ص٧)، وعلى هذا فإنّ الجراح التي تخلفها الذنوب في روح الإنسان، وتكون غشاوة على قلبه، تلتثم بضماد الصلاة وينجلى بها صدأ القلوب!

ثانياً: إن الصلاة توقظ الإنسان من الغفلة، وأعظم مصيبة على السائرين في طريق الحقّ أن ينسوا الهدف من إيجادهم وخلقهم، ويغرقوا في الحياة المادية ولذائذها العابرة!

ثالثاً: إنَّ الصلاة تحطُّم الأنانية والكبر، لأنَّ الإنسان في كل يوم وليلة يصلى سبع عشرة ركعة، وفي كل ركعة يضع جبهته على التراب تواضعاً لله، ويرى نفسه ذرة صغيرة أمام عظمة الخالق، بل يرى نفسه صفراً بالنسبة إلى ما لا نهاية له، ولأمير المؤمنين على ( الله الله عدوف تتجسد فيه، فلسفة العبادات الإسلامية بعد الإيمان بالله، فبيّن أوّل العبادات وهي الصلاة مقرونة بهذا الهدف إذ قال: «فرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك، والصلاة تنزيها عن الكبر» (نهج البلاغة، الكلمة ٢٥٢).

رابعاً: الصلاة وسيلة لتربية الفضائل الخُلقية والتكامل المعنوى للإنسان، لأنَّها تخرج الإنسان عن العالم المحدود وتدعوه إلى ملكوت السماوات، وتجعله مشاركاً للملائكة بصوته ودعائه وابتهاله، فيرى نفسه غير محتاج إلى واسطة إلى الله أو أن هناك «حاجباً» يمنعه... فيتحدث مع ربّه ويناجيه! كما إن تكرار هذا العمل في اليوم والليلة له الأثر في تربية الفضائل الخُلقية في وجود الإنسان ولذلك نقراً في تعبير الإمام على أمير المؤمنين (المليلة) عن حكمتها قوله: «الصلاة قربان كل تقىّ» (نهج البلاغة، الكلمة ١٣٦).

خامساً: إن الصلاة تعطى القيمة والروح لسائر أعمال الإنسان؛ لأنّ الصلاة توقظ في الإنسان روح الإخلاص، فهي مجموعة من النية الخالصة والكلام الطاهر «الطيب» والأعمال الخالصة وتكرار هذه المجموعة في اليوم والليلة ينثر في روح الإنسان بذور سائر الأعمال الصالحة ويقوّي فيه روح الإخلاص، لذلك فإنّنا نقرأ في بعض ما روى عن أمير المؤمنين (اللله عن عن وصاياه المعروفة بعد أن ضربه ابن ملجم بالسيف ففلق هامته، أنَّه قال: «الله الله في صلاتكم فإنها عمود دينكم» (نهج البلاغة، من وصية أمير المؤمنين (الليلان) (٤٧)).

وهناك الكثير من فوائد الصلاة بغض النظر عن صلاة الجماعة، وإذا أضفنا إليها خصوصية الجماعة، حيث أنّ روح الصلاة هي الجماعة، ففيها بركات لا تحصى ولا تعدّ، ولا مجال هنا لشرحها وبيانها، مضافاً الى أن الجميع يدرك خيراتها وفوائدها على الإجمال.





## حفظ القرآن الكريم للناشئة

### الحافظ أحمد نصر الدين قاسم

إلى الصَّلواتِ والولدانِ يتعلّمونَ القرآن رُحمَهم، فأخرَّ ذلكَ عَنَهُم» (وسائل الشيعة، ٦/١٨٠).

> الحديث الشّريف يُبينُ لنا أهمية حفاظ القرآن الكريم الصّغار، فنزول العذاب على الأمة متوقف على تعلمهم للقرآن الكريم، وبالإضافة لذلك هناك الكثير من الفوائد الأخرى لحفظ القرآن الكريم نتطرق لها بشيء من الاستعراض:

الفائدة الأولى: عصمة للسان عن الوقوع في الأخطاء النَّحُوية والإعرابية، ومُلكة للفصاحة؛ والفصاحة صفة مهمّة عند العرب، وهي ذات وجهين: عضوي يتمثّل في طلاقة اللسان ووضوح النُّطق عند المتكلّم، وتواصليّ يتحقّق في البيان والفهم بين المتكلّم

جميعاً، حتَّى لا يُحاشى منهم أحداً، إذا عملوا بالمعاصى بقراءة القرآن وحفظه؛ ففيه من الإيجاز والإعجاز والبيان واجترحوا السيئات، فإذا نُظُرَ إلى الشّيب ناقلي أقدامهم ما عجز البشر عن الإتيان بمثله، فكان بذلك أبلغ كتاب في اللغة العربية، ويُندر أن نجد حافظاً للقرآن من الناشئة تكثر لديه الأخطاء النّحوية بل على العكس تماماً، يُضرب فيهم المثل بالفصاحة والبيان فهم قد جُبلوا على النّطق السَّليم منذ نعومة أظفارهم، وأثبتت الدراسات أنَّ حفظ القرآن الكريم في مرحلة الأساس يعطى فرصاً للتفوق في مادة اللغة العربية، ويزيد تحصيلهم في القواعد، والمحفوظات، والإنشاء، والإملاء، كما يزيد مهارتهم في التّحدث والكتابة، وفي الجانب الآخر إنّ حفظ القرآن الكريم عبر العصور قد حفظ اللغة العربية من الكلمات الوحشية والحوشية (غير المفهومة عند عامة الناس) والكلمات الغريبة الشَّاذة، لهذا فحفظ القرآن يعلم صاحبه اللغة العربية

السليمة وفي الوقت ذاته يحافظ على بريق اللغة ويمنع اندثارها. الفائدة الثانية: يعطي حافزاً ذاتياً للالتزام بمكارم الأخلاق وحسن السلوك في المجتمع؛ فالقرآن الكريم يدعو في أغلب آياته إلى طاعة الوالدين، وصلة الرحم، والتعامل بالمعروف مع جميع أفراد المجتمع، كما ينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، ومثال ذلك قول الله تعالى فإن الله يأمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيُنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُعْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾، فالطفل أذا فُدتي بهذه القوانين الإلهية السَمِحة قبل دخول العادات الغريبة السيئة وقبل اختلاطه بأقرانه، كانت له حصناً ومَنَعه، كالكأس الملوء مسكاً فهو لا يتسع لغير ذلك المسك.

الفائدة الثالثة: تقوية للذاكرة وتتشيط لخلايا الحفظ في دماغ الإنسان، وقد ذكر العلماء ان جسم الإنسان يميل الى دعم وزيادة الخلايا التي تعمل باستمرار نظراً للحاجة اليها -وهذا يعد من أساليب تكيف الكائنات الحية للبقاء ومقاومة الظروف- ومع نمو الطفل يحصل له تطور في خلايا الدماغ وبما يتناسب مع الحاجة إليها، فنجد أنَّ الأطفال الذين يستغرقون ساعات طويلة في المذاكرة سرعان ما تتطور قدرة الحفظ والمراجعة لديهم.

الفائدة الرابعة: المكان الجليل والأجر العظيم عند النّبي الأكرم وآل والتسامح وجميع الخص بيته الأطهار، فنجد في السيرة والأحاديث الشريفة للرسول والعترة المجتمع الصالح ينتج فر ما يدّل على تقديرهم لحفاظ القرآن، ومنها قول سيد البشر (عَنِي) لاتَسَلُ عنِ المرءوسَلُ عنَ قرأشرافُ أُمّتي حملة القُرآن وأصحابُ الليلِ» (من لا يحضره الفقيه، فالأصحاب يتعلم بعضه الشيخ الصّدوق: ٢٩٩/٤ (رقم الحديث ٥٨٥٥))، وورد في السنة أنَّ وهذه الأخلاق تختلط برسول الله (عَنِي) قال لأصحابه حينما أرادوا دفن الشهداء في معركة والكهولة، قال رسول الأعر «ادفنوا الاثنين والثلاثة في قبر واحد ، وقدموا أكثرهم قرآناً) اخْتَلَطَ الْقُرْآنُ بِلَحْمِه ودَ الصّحيح من سيرة النبي الأعظم، السيّد جعفر مرتضى العامليّ: وهناك الكثير من الوقت لذكرها. (٢٨٧/٧)، وقال حفيده الإمام الصّادق (عَلِيُّ) «مَنْ شُدِّدَ عليه في القرآن يسع الوقت لذكرها.

كان له أجران، ومن يُسِّرُ له كان مع الأُوَّلين» (الكافي، الشَّيخ الكُلينيَّ: ٢٤٤٪)، لهذا نجد المراجع العظام من اتباع مدرسة أهل البيت يسارعون الى حفظ القرآن الكريم وتعلم علومه منذ صغر سنهم، فقد كان المرجع الأعلى للطائفة السيّد على الحسيني السيستاني (دام ظله) يتعلم القرآن الكريم في سنِّ الخامسة.

الفائدة الخامسة: رحمة للوالدين في حياتهم وبعد موتهم، قال الإمام جعفر الصادق ( الليلانية): «مَن قرأ القرآن في المصحَف مُتّع ببصره وخُفّفَ عن والدّيه وإن كانا كافرّين» (مرآة العقول، العلّامة المجلسي: ٢١/٤٩٨). الفائدة السادسة: أداء حقِّ من حقوق الطفل، قال الإمام عليّ ( الليلانية ( وحقُّ الولد على الوالد أنّ يُحسِّنَ اسمه، ويُحسِّنَ أَدبَهُ ، ويُعلِّمهُ القرآن» (نهج البلاغة (تحقيق: صبحي الصالح): ٢٥٥ (الحكمة ٢٩٩٧)). الفائدة السابعة: تعليم الصبر والتأنّي في طلب الأمور، يحتاج حفظ القرآن الكريم لمدة طويلة من الزمن قرابة (٢-٤) سنوات وفي هذا الوقت يلزم الحافظ نفسه بالحفظ والمراجعة اليومية دون توقف، ولا شك أنَّ ذلك يعلمه التأنّي والصبر في طلب الحوائج.

الفائدة الثامنة: الخليط الصالح من المؤمنين، في حلقات القرآن الكريم تسود التعاليم القرآنية التي تدعو الى مكارم الاخلاق والاحترام والتسامح وجميع الخصال الحسنة، وإنّ تنشئة الطفل ضمن هذا المجتمع الصالح ينتج فرداً صالحاً، وكما قال الشاعر:

لاتَسَلَ عنِ المرءِ وسَلَ عنَ قرينهِ...فكلُّ قريبِ بالـمـقـارنِيـقـتـدي فالأصحاب يتعلم بعضهم من بعض، ويقتدي بعضهم بالبعض الآخر، وهذه الأخلاق تختلط بدمهم ولحمهم وتلازمهم الى مرحلة الشباب والكهولة، قال رسول الله (عَلَيْ): «مَنْ قَرَأُ الْقُرْآنُ وهُوَ شَابٌ مُؤْمِنٌ اخْتَلُطُ الْقُرْآنُ بِلَحْمِه ودَمه» (الكافي، الشيخ الكليني: ٢٠٣/٢).

وهناك الكثير من الفوائد، ولعل بعضها في ذهن القارئ لا سع الهقت لذكرها.

## لهاذا الانحراف



يتسارع العالم تسارعًا مخيفًا والتكنلوجيا ترهبنا كل يوم بصنع جديد، وبدأ مستخدمو هذه الالكترونيات يندمجون معها بإدمان، والمراقبون في غفلة عن هذا ولا نعلم اين نحن متجهون، واقصد بالمراقبين أرباب الاسر الذين يعدون الهرم الأول في تربية الأبناء وتصحيح مساراتهم نحو النجاح.

السؤال هنا لماذا هذا الإهمال؟ وهل هناك امل في أن نصحح المسار؟ ونخرج من النفق المظلم أو نبقى على هذه الحالة؟ الشباب في السنوات الأخيرة في ظل تفاقم الازمات والبطالة اصبح لا ملجأ لهم غير الهواتف النقالة والانترنيت وعالمه المخيف الذي يجرف كل يوم عادة من عادات مجتمعاتنا الاصيلة او تقاليد اعتدنا عليها او أصول الدين الاسلامي الحنيف، بسبب بعض البرامج او الشخصيات المدفوعة الثمن التي بدأت تقلل من تلك القيم الدينية والاجتماعية، وبدأ شبابنا ينجرفون مع تلك السخرية في مواقع التواصل الاجتماعي، فأصبح كل شيء متاح واي فعل تفعله حتى وان كان معيبا وحتذى به، وهناك مصيبة ايضًا حتى أصحاب العقول النيرة





والشباب الذين يعدون نجاة البلد اصبحوا يتخوفون من نشر أفكارهم في الأنترنيت حتى لا يتلقون تعليقات غير مجدية من قبل الفئة الأكبر في مواقع التواصل الاجتماعي وهم المنجرفون مع الانحراف، وهنا أتذكر مقولة لأحد أدباء الغرب (دوستويفسكي) حين يقول "حتى أن البعض أصبح يحتفظ برأيه لنفسه خوفاً من فقدان من يحبهم، بسبب عقليتهم المتحجرة المقصية للرأي الآخر".

وهنا تقع المسؤولية على كل رب أسرة، او معلم أو شخص يقدم منفعة، يجب أن يعدون برامج توعوية، من اجل انقاذ الشباب قبل الهلاك، وعلى كل ذي شأن في المؤسسة الإعلامية ان يروج لمعارف شتى في مقدمتها تربية اهل البيت ( الله وعلوم، ونشر الثقافة الدينية التي عمادها القرآن الكريم والعترة الطاهرة فلا يصح أن نقف أمام هذه العاصفة لينزلق بها ابناؤنا ونحن في غفلة من أمرنا ولا عذر لأحد بذلك، أما الجميع يساهم في انقاذ المجتمع او الجميع مقصرون وبالتالي ينطبق علينا مصداق الآية المباركة من سورة الصافات (وقِنُوهُم إِنَّهُم مَّسَنُولُونَ)، نعم تقع المسؤولية الآن على الجميع، بدءًا من الخطباء الافاضل على منابر اهل البيت، وصولاً إلى أرباب الأسر والمعلمين والإعلاميين وكل ذي شأن في أن يدفع المجتمع نحو الصلاح والنجاح.

وعلى الشباب ايضًا أن يراجعوا أنفسهم، ويسألوها بعض الأسئلة، هل أصبح نشر معارف اهل البيت شيئًا معيبًا؟، هل أصبح نشر فضائل العلماء شيئًا مشيئًا لا سامح الله؟، هل الطريق إلى الله بواسطة العبادة ونهج الثقلين عقبة في وجه الثقافة ولا تكون مثقفًا حين تعترف بالله ورسوله وأهل بيته؟، هل الالحاد والانحراف أصبح شيئًا عاديًا وغير محرم؟ اين عادات وتقاليد مجتمعنا الملتزم دينيًا وعشائرياً، على ماذا تربى اباؤنا سابقًا؟ ولماذا لا نستخدم ما هو خير لنا بالإفادة من التكنلوجيا بشقها الايجابي، فهناك برامج متعددة تنشر اريج الثقلين، ومعارف أخرى تؤدي الدور الريادي بقيادة مجتمع اهلكته الازمات، فلنفكر مليًا من أجل ديننا، من أجل بلدنا، من أجل مستقبل ابنائنا، وبناء مجتمع رصين، أساسه تربية صالحة يقدمها الآباء إلى الأبناء، ﴿ يَا أَمْلُ مُنُ وَالْفُلُونُ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ "التحريم: آ".
لا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرُهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ "التحريم: آ".





# الرحمة والتعاون عماد البناء الاجتماعي

مصطفى غازي الدعمي

حظي تماسك البناء الاجتماعي بأهمية كبيرة في منظومة القيم والتعاليم الإسلامية فهي كما اعتنت بتنظيم حياة الأفراد مع أنفسهم وخالقهم، فإنها سعت إلى خلق مجتمع متماسك ينهض بعضه بالآخر، مشكّلين بناءً رصينًا شامخًا يشعر أفراده بالأمان والطمأنينة، وتعمّه المحبة والتعاون على الخير.

إن واجب أفراد المجتمع المسلم أن يُعين أحدهم الآخر على فعل الخير فمن شأن هذا التعاون أن يأخذ بيد الجميع إلى بر السعادة والأمان، وينهانا الحق تعالى عن التعاون والإجماع على الباطل والعدوان بقوله عز وجل: (وَتَعَاوَنُوا عَلَى البرِّ

والتَّقُوى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدُوانِ) (المائدة:٢). أما صور التعاون على البر فكثيرة لا مجال لحصرها غير أني سأذكر بعض الشواهد مثل: إنفاق المال في قضاء حوائج الفقراء والمساكين من مأكل، أو ملبس، أو مأوى، أو فك دين مدين، أو علاج مريض قصرت يداه عن تكاليف العلاج، ومن صور التعاون بذل الجاه والسعي في قضاء حوائج الناس، أو نشر العلوم والمعارف وتعليمها لهم، وأبواب الخير كثيرة كما أسلفت ويمكننا أن نختار خدمة مجتمعنا في أي باب وفقنا الله للقدرة على إعانة إخواننا فيه.

وللتعاون والتكافل ثمار كثيرة في دنيا الإنسان وآخرته فالبذل

في الدنيا بفتح أبواب البركة في رزقه وما يملك، وكذلك عظيم الأجر يوم القيامة، والآيات الدالة على هذا المعنى كثيرة أذكر منها قوله تعالى: (مَثَلُ الَّذينَ يُنْفَقُونَ أُمُوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّة أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنَبِّكَة مائَةٌ حَبَّة وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسعٌ عَليمٌ) (٢٦١ سورة البقرة) فما أجمل الوصف والتشبيه الذي يصوّره الله عز وجل للعبد المنفق ابتغاء وجه الله من مضاعفة ذلك العطاء أضعافًا كبيرة، وهو هين يسير على من وسع كل شيء وبيده خزائن كل شيء.

ولا أعلم ما ينتظر المسلم من فضل أكبر من احتساب ما يقدمه لأخيه من عون هو قرض لله كما يصرّح القرآن الكريم بقوله تعالى: (مَنْ ذَا الَّذى يُقْرضُ اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضَعَافًا كَثيرَةً وَاللَّهُ يُقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ) (سورة البقرة ٢٤٥)، وما دمنا نعلم أن الله عز وجل هو المعطى والمالك وهو الذي يقبل العطاء الخالص من عباده ويثيبهم عليه فلا ينبغي

والعطاء من شأنه أن يكفل للإنسان الزيادة الله، وإلا فمثل هذا العون والإنفاق يذهب هباء كما يقول الحق تعالى (يًا أُيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِئَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَّلَهُ كَمَثَل صَفُوان عَلَيْه تُرَابُ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا يَقُدرُونَ عَلَى شَيْءِ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافرينَ ) (سورة البقرة ٢٦٤)

إن الحاجة إلى العمل بهذه القيم السماوية ضرورة لا غنى عنها في كل زمان ومكان وتزداد في الأزمات خصوصًا، فمن باب الأولى أن تُعزز وتُفعل ويتسابق أهل الإيمان للعمل بها فمجتمعنا اليوم يمر بظروف صعبة وهو أحوج ما يكون إلى سباق تعاون وتماسك ومحبة يكون الدافع فيه الإخوة وولاية الإيمان التي ينبغي أن تكون هي الحصن الذي نحتمي به من محن الزمان فتلك الولاية من موجبات رحمة الله عز وجل وهو القائل:)وَالْمُؤْمنُونَ وَالْمُؤْمنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاء بَعْض يَأْمُرُونَ بِالْمَوْرُوف وَيَنْهُونَ عَن الْمُنكر وَيُقيمُونَ الصَّلاَةَ وَيُؤَتُّونَ الزَّكَاةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أُولَئكَ سَيَرَحَمُهُمُ اللُّهُ أَن نُنْبَعَ ما نُنفق منًّا أو أذى لأنه من الله وإلى إنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ) (سورة التوبة: ٧١).





مهدي في الصف الأول. نجح وكان الأول على الصف، وهو يُحب أهل البيت عليهم السلام، لذلك قرر أن يسجل في مشروع الدورات القرآنية التي تقيمها العتبة العباسية المقدسة في فصل الصيف.



جاء مهدي مع زملائه التلاميذ الى الدورات لتعلم العلوم والمعارف الدينية، فاستقبلهم المعلمون بابتسامة جميلة، وأدب راقي. دخل الأولاد الصفّ؛ في درس الفقه، وهو درس تعلم الأحكام الشرعية. دخل المعلم، وقال: السلام عليكم. فردَّ الأولاد السلام، وقالوا: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته. بدأ المعلم الدرس وقال: إنّ فروع الدين عشرة:

- ١. الصلاة
- ٢. الصوم
- ٣. الخمس
- ٤. الزكاة
  - ٥. الحج
- ٦. الجهاد في سبيل الله
- ٧. الموالاة لأولياء الله
- ٨. البراءة من اعداء الله
  - ٩. الامر بالمعروف
  - ١٠. النهي عن المنكر



# الحافرط

## هشام نعيم حميد المشرفاوي

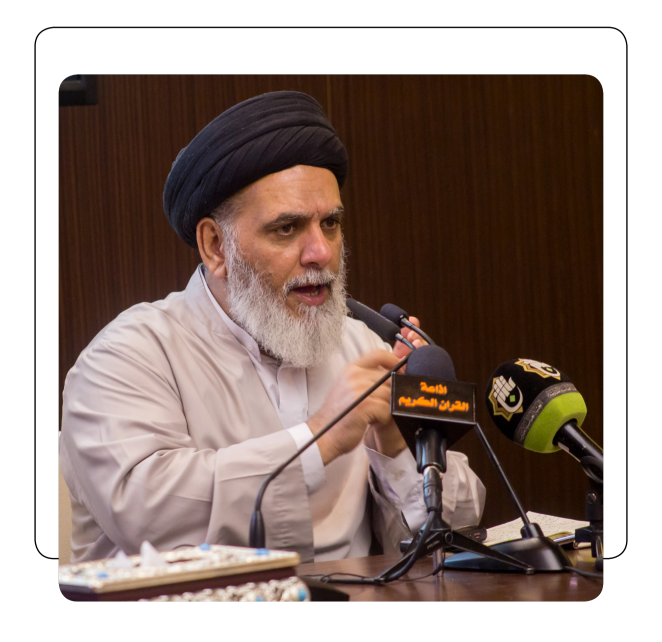
الحافظ هشام نعيم حميد المشرفاوي، يسكن محافظة كربلاء المقدسة من مواليد ٣١/٨/٣١ يدرس في الصف السادس الأبتدائي، حافظ لـ ١١ جزءًا من القرآن الكريم.

هشام وهو يتحدث للفرقان عن مسيرته المباركة ومن وقف معه وسانده فيها قال: أول من حفزني لحفظ القرآن الكريم وتلاوته هما والديّ، وأيضاً كان لأساتذي دور كبير في عملية حفظ القرآن، وانا أحد طلبة وحدة التحفيظ التابعة لمعهد القرآن الكريم في العتبة العباسية المقدسة، التي قدمت لي المعلومة في التلاوة والاحكام بشكل بسيط من خلال اساتذة مختصين بمجال الحفظ والتلاوة واحكامها مما سهّل لي اتقان حفظ ١١ جزءًا من الكتاب الكريم بشكل سريع، وأيضاً السفرات الترفيهية للحفاظ مما أثر ذلك إيجابياً على كل حافظ وشخصيًا انا كانت له الأثر في حفظِ القرآن الكريم و توفير وسائل الإعلام والمسابقات داخل الوحدة وخارجها، كما بفضلهم شاركت في العديد من المسابقات الخاصة بالحفظة التي أقامتها وحدة التحفيظ.

كما تعلمت على يد اساتذي كيف اتقن الحفظ من خلال الاستماع الى التلاوات من كبار القراء وترديدها كي اتمكن من الأحكام بالإضافة الى التزود من الحفظ للكتاب العزيز.

ويبقى اللسان عاجزاً عن شكر معهد القرآن الكريم وبالخصوص وحدة التحفيظ من اساتذة وطلبة فلولا جهودهم المباركة لما استعطت تحقيق شيء من هذا الشرف العظيم الاوهو حفظ الكتاب العزيز الذي تعلق به قلبي منذ نعومة اظافري فمنحني هذه الفرصة صاحب الجود والاباء أبو الفضل العباس (عليه). ودعائي أن يتقبل الله عز وجل مني هذا العمل وان يوفقني لخدمة كتابه الكريم، وأقدم نصيحتي لمن هم في عمري ان يستغلوا وقت الفراغ في حفظ الكتاب العزيز كها قال رسول الله (هيه) «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»، إذا أردت أن توفق في حياتك وفي كل شيء عليك بالقرآن فهو سبيل النجاح.

### (حديث الثقلين وأثره في تفسير القرآن الكريم) محور الندوات التي قدمها العلامة احمد الأشكوري



كانت سلسلة من الحلقات والدروس القرآنية تتحدث عن بيان أحاديث اهل البيت عليهم السيلام وأثرها في التفسير، تقدم اسبوعياً في اروقة الصحن العباسي المطهر ويحضرها عدد من طلبة الحوزة الدينية، وخطباء المنبر الحسيني، قدمها الاستاذ في الحوزة العلمية سماحة السيد احمد الأشكوري. الندوات البحثية والعلمية استمرت لعدة أشهر متتالية مخصصاً لها يوم واحد في الأسبوع، أقيمت من قبل مركز علوم القرآن الكريم وتفسيره وطبعه التابع لمعهد القرآن الكريم، ومن المؤمل ان يقوم المركز بإعداد وطباعة هذه الأبحاث القيمة خدمة للقرآن الكريم والعترة الطاهرة "لي".









#### تابعونا عبر المواقع التالية

رابط موقع المعهد في شبكة المعارف الإسلامية

رابط موقع المعهد في شبكة الكفيل العالمية  $http://www.mk.iq/Q\_cen.php?id= {\tt \Delta}$ 

/https://alkafeel.net/quran

E-mail: Alquranalkareem313@gmail.com

货▶阛

معهد القرآن الكريم في العتبة العباسية المقدسة